
Dieter Hoffmann: 

Rebellische Poetin und poetische Rebellin: 
Die brasilianische Dichterin Patrícia Galvão (Pagu) 

Lyrik des lateinamerikanischen Modernismo/2 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Die brasilianische Schriftstellerin, Journalistin und Aktivistin Patrícia 

Galvão (Pagu) hat sich sowohl in ihrem konkreten Handeln als auch 

in ihrer schriftstellerischen Arbeit für eine bessere Welt eingesetzt. 

Ihre Schriften dokumentieren auch offen die Probleme, mit denen 

sie dabei konfrontiert war. 

 

 

© LiteraturPlanet, Juni 2025 

  

https://literaturplanetonline.com/


2 
 

Inhalt 
 

Ein prägendes dichterisches Porträt ............................................... 3 

Muse mit eigenem Mund ............................................................... 4 

Eine politisch engagierte Künstlerin ............................................... 5 

Proletarischer Feminismus ............................................................. 6 

Ausgedehnte Reisen und politischer Kampf ................................... 8 

Bruch mit der Kommunistischen Partei .......................................... 9 

Neuanfang in den 1940er Jahren .................................................. 10 

Das Gedicht Natureza morta ........................................................ 11 

Ein Gedicht als Ausdruck erlittener Traumata ............................... 14 

Hinwendung zum Theater ............................................................ 15 

Kapitulation vor dem Nichts ......................................................... 16 

Nachweise .................................................................................... 17 

Literatur über Patrícia Galvão ....................................................... 19 

 

 

 

 

 

 

 

Cover-Bild: Unbekannter Fotograf: Patrícia Galvão, um 1928 (Wikimedia com-

mons) 

Informationen über den Autor finden sich auf seinem Blog (rotherbaron.com) 

oder auf Wikipedia. 

  

https://rotherbaron.com/


3 
 

Ein prägendes dichterisches Porträt 

 

Ende der 1920er Jahre fand eine junge, noch nicht 18-jährige Frau 

Aufnahme in die Kreise der künstlerischen Avantgarde São Paulos. 

Ihr Eintrittsticket bestand außer einigen gesellschaftskritischen Arti-

keln, die sie unter dem Pseudonym "Patsy" veröffentlicht hatte, in 

ihrem geistreichen Charme und in ihrer außergewöhnlichen Schön-

heit. 

Welche Wirkung sie damit auf die überwiegend männlichen Mitglie-

der der avantgardistischen Zirkel ausübte, bezeugt ein Gedicht von 

Raul Bopp, in dem er die Umschwärmte als "Coco de Pagú" (Süße 

Pagú) anspricht: 

 

Pagú hat samtweiche Augen, 

Augen, die – ich weiß nicht, warum – 

einen süßen Schmerz in der Seele entzünden, 

wenn man ihnen nahe kommt. 

 

Hey, Pagú, hey, 

wie gut tut dieser Schmerz! 

 

Ach, Pagú, Pagú, 

ich weiß nicht, wie du es machst, 

doch die Leute, ob sie wollen oder nicht, 

müssen dich ganz einfach lieben. 

 

Dein schlangenhafter Körper 

windet sich geschmeidig und verführerisch, 

und er verströmt ein süßes Gift, 

das herrlich auf den Lippen brennt. 

 



4 
 

Ich folge dir, wohin du willst, 

auch wenn ich nicht weiß, ob du mich willst. 

Lass mich dein sein, Pagú, 

lass mich dir auf allen Wegen folgen! 

 

Lass mich in deiner Nähe sein, 

ganz nahe bei dir sein, 

komm zu mir,  Pagú, 

lass mich immer bei dir sein! [1] 

 

Das Gedicht prägte nachhaltig das Bild der Angebeteten in der Öf-

fentlichkeit – zumal das Gedicht kurz nach seiner Entstehung auch 

vertont wurde und so ein breiteres Publikum erreichte [2]. Dies be-

trifft nicht nur die Beschreibung ihrer unwiderstehlichen Schönheit, 

sondern auch den Namen, der ihr über den Tod hinaus anhängen 

sollte. 

Dabei beruht der Name auf einem Missverständnis. Raul Bopp 

glaubte ihn aus den Anfangsbuchstaben des Vor- und Nachnamens 

der jungen Frau zu formen. Diese hieß jedoch nicht, wie er annahm, 

Patrícia Goulart, sondern Patrícia Rehder Galvão. 

Der erste Nachname verweist auf ihre teilweise deutschstämmige 

Mutter, ihr zweiter Nachname auf ihren Vater, einen Journalisten 

mit portugiesischen Wurzeln. Galvão war bis 1925 im dörflichen 

Umland der brasilianischen Hauptstadt aufgewachsen, ehe die 

sechsköpfige Familie 1925 nach São Paulo umzog. 

 

Muse mit eigenem Mund 

 

Patrícia Galvão war sich ihrer Wirkung auf Männer durchaus be-

wusst. Mit 17 Jahren nahm sie an einem Schönheitswettbewerb teil, 



5 
 

und das schwärmerische Gedicht von Raul Bopp hat sie selbst vor-

getragen. 

Die Fotos aus jenen Jahren vermitteln jedoch alles andere als jenes 

Bild, das die männlich dominierte Künstlerwelt mit der Schönheit 

der jungen Frau verband. Während die männlichen Künstler in ihr 

eine Muse sahen, die sie in ihrer Arbeit motivieren und inspirieren 

sollte, inszenierte Galvão sich als eine Art Vamp, als Frau, die ihre 

Schönheit gezielt zur Durchsetzung eigener Interessen einsetzte. 

Diese Interessen waren zum einen künstlerischer, zum anderen po-

litischer Natur. Auf der künstlerischen Ebene ging es Galvão darum, 

sich einen eigenen Platz als Künstlerin in der Gesellschaft zu erar-

beiten. Davon zeugt insbesondere ihr zwischen 1928 und 1930 ent-

standenes Álbum de Pagu (Pagus Album), dessen Untertitel sich in 

ironischer Weise an die Passionsgeschichte anlehnt: Nascimento, 

vida, paixão e morte (Geburt, Leben, Passion und Tod) [3]. 

Selbstbewusst bedient sie sich in dem Buch des Namens, unter dem 

Raul Bopp sie bekanntgemacht hatte. Das Buch verwebt aphoristi-

sche Texte und Gedichte mit spontaneistischen Zeichnungen zu ei-

nem künstlerischen Feuerwerk, mit dem die Autorin an die moder-

nistische Bewegung ihrer Zeit anknüpft. Das Buch wurde allerdings 

erst 1975, 13 Jahre nach dem Tod der Künstlerin, veröffentlicht. Zur 

damaligen Zeit konnte sie nur einzelne Texte und Zeichnungen ver-

öffentlichen.  

 

Eine politisch engagierte Künstlerin 

 

Der Nonkonformismus beschränkte sich bei Galvão indessen nicht 

auf den Bereich der Kunst. Er war bei ihr vielmehr eine allgemeine 

Lebenseinstellung, die sie auch im Alltag und in ihrer Haltung ge-

genüber der Gesellschaft zum Ausdruck brachte. 



6 
 

Dies spiegelte sich zum einen in ihrem Widerstand gegen bürgerli-

che Konventionen wider. So ging sie nicht nur eine Beziehung mit 

dem verheirateten Dichter Oswald de Andrade ein, sondern zele-

brierte ihre Hochzeit mit ihm am Grab von dessen Eltern – einen 

Monat vor der eigentlichen Trauung. 

Zum anderen engagierte Galvão sich aber auch ganz konkret für 

eine Veränderung der gesellschaftlichen Verhältnisse. Dieses Enga-

gement verstärkte sich, als es im Oktober 1930 zu einem Militär-

putsch kam und der spätere Diktator Getúlio Vargas an die Macht 

gelangte.. 

Die Künstlerin trat nun der Kommunistischen Partei Brasiliens (PCB) 

bei und nahm auch aktiv an Protestkundgebungen teil. Eine davon 

führte sie im August 1931 nach Santos, wo Hafenarbeiter für mehr 

Rechte demonstrierten. Als dabei ein Arbeiter durch Schüsse der 

Polizei tödlich verwundet wurde und Galvão sich um den Schwer-

verletzten kümmerte, sah sie sich zum ersten Mal unmittelbar mit 

der Macht des Staates konfrontiert und wurde verhaftet [4]. 

 

Proletarischer Feminismus 

 

Weit davon entfernt, sich durch die Inhaftierung einschüchtern zu 

lassen, verfasste Galvão ihren 1933 veröffentlichten Roman Parque 

Industrial (Industriegebiet). Das Werk, das als erster im proletari-

schen Milieu spielender Roman Brasiliens gilt, setzt sich mit den so-

zialen Folgen der brasilianischen Industrialisierung auseinander. 

Im Mittelpunkt des Romans steht das Schicksal der Textilarbeiterin-

nen von São Paulo. Für die Arbeit an dem Roman war die Autorin 

eigens in ein Arbeiterviertel umgesiedelt und hatte eine Zeit lang 

selbst als Weberin gearbeitet. 



7 
 

Dass sie den Roman nicht unter dem Pseudonym "Pagu" veröffent-

lichte, sondern dafür den Namen "Mara Lobo" wählte, ist zum einen 

sicher dem Bemühen geschuldet, ihre Identität zu verschleiern. Zum 

anderen markiert dies jedoch auch einen Bruch mit ihrem früheren, 

auf ihrer weiblichen Schönheit beruhenden Ruf. 

Ihre Schönheit nämlich empfand Galvão zunehmend als lästig. Es 

störte sie – wie sie rückblickend schreibt – mehr und mehr, dass die 

männlichen Platzhirsche sich weit weniger für ihr Denken und Han-

deln als für ihr Äußeres interessierten: 

"Es gab Momente, in denen ich meine Situation als Frau angesichts 

all der lüsternen Blicke verfluchte. Als Mann hätte ich wohl ruhiger 

durch die Straßen gehen können." [5] 

So lehnte sie, als sie später auf einer Reise nach Kalifornien in Hol-

lywood Station machte, auch ein Angebot für eine Karriere als Film-

schauspielerin ab [6]. Sie wollte nicht als Projektionsfläche für 

Träume dienen, sondern die Träume handelnd der Wirklichkeit an-

nähern. Außerdem wusste sie – lange vor der Me-Too-Bewegung – 

um die unausgesprochenen Gegenleistungen, die dafür von ihr er-

wartet worden wären. 

Die Beschäftigung mit den unzumutbaren Arbeitsbedingungen von 

Frauen in der damaligen Textilindustrie ist auch bezeichnend für 

Galvãos Feminismusverständnis. So kritisierte sie die bürgerlichen 

Feministinnen für ihre Fokussierung auf "sexuelle Freiheit, be-

wusste Mutterschaft und das Wahlrecht für 'gebildete Frauen'". Be-

vor die soziale Frage nicht gelöst sei, würden die "Elitefeministin-

nen" faktisch den arbeitenden Frauen "das Wahlrecht vorenthal-

ten", weil diesen "neben der Zwangsarbeit, der sie zur Versorgung 

ihrer Kinder nachgehen müssen", keine Zeit bleibe, es wahrzuneh-

men [7]. 

  



8 
 

Ausgedehnte Reisen und politischer Kampf 

 

Die 1930er Jahre sind für Patrícia Galvão von ausgedehnten Reisen, 

aber auch von einer Intensivierung ihres politischen Kampfes ge-

prägt. Beides erfolgt in enger Abstimmung mit der Kommunisti-

schen Partei Brasiliens (PCB). 

So reist sie eigens in die uruguayische Hauptstadt Montevideo, um 

dort den ins Exil geflohenen Generalsekretär der PCB zu treffen. In 

Argentinien taucht sie in die Kunstszene des Landes ein und trifft 

u.a. auf die feministische Autorin Victoria Ocampo Aguirre, die 

Schriftsteller Eduardo Mallea und Jorge Luis Borges sowie auf des-

sen Schwester, die Malerin Norah Borges. 

Im August 1933 bricht sie in Absprache mit der PCB zu einer Reise 

rund um die Welt auf, um im Ausland Kontakte zu knüpfen und von 

sozialen Bewegungen in anderen Ländern zu berichten. Nach Sta-

tionen in Kalifornien, Japan, China, Russland, Polen und Deutsch-

land endet ihre Reise 1934 in Frankreich. 

In Paris ist sie als Journalistin und Übersetzerin für den Film tätig 

und trifft mit zentralen Vertretern des französischen Surrealismus – 

wie André Breton, Benjamin Péret, Louis Aragon und Paul Éluard – 

zusammen. Obwohl sie mit gefälschten Papieren eingereist ist, ver-

steckt sie sich nicht, sondern tritt der Kommunistischen Partei 

Frankreichs bei und beteiligt sich an Straßenprotesten. Nachdem sie 

mehrmals verhaftet worden ist, wird sie schließlich ausgewiesen 

und reist nach Brasilien zurück. 

In São Paulo nimmt Galvão ihre Tätigkeit als kritische Journalistin 

wieder auf. Nach einer Teilnahme an einem kommunistischen Auf-

stand wird sie 1936 zu zwei Jahren Haft verurteilt, flieht ein Jahr 

später aus der Krankenstation und wird daraufhin als Staatsfeindin 

ersten Ranges polizeilich gesucht. Sie wird gefasst und zu weiteren 



9 
 

zwei Jahren Gefängnis verurteilt. Erst 1940 kommt sie aus der Haft 

frei. 

Im Gefängnis arbeitet sie an Ergänzungen zu einem Roman, den sie 

vor ihrer Inhaftierung geschrieben und an einem geheimen Ort ver-

graben hat. Als sie aus der Haft entlassen wird, muss sie jedoch fest-

stellen, dass an der Stelle ein Gebäude errichtet worden und ihre 

Arbeit verloren ist. 

 

Bruch mit der Kommunistischen Partei 

 

Bereits während ihres Aufenthalts in Russland waren in Galvão 

Zweifel an einem doktrinären Kommunismus und insbesondere an 

der führenden Rolle der Sowjetunion auf dem Weg zu einer idealen 

kommunistischen Gesellschaft aufgekommen. So schreibt sie rück-

blickend in ihrer 1950 erschienenen autobiographischen Schrift Ver-

dade e Liberdade (Wahrheit und Freiheit): 

"Das Ideal zerbrach in Russland angesichts des elenden Lebens der 

Kinder in den Gassen, der barfüßigen Kinder und ihrer vor Hunger 

vorquellenden Augen. In Moskau gab es ein großes Luxushotel für 

hochrangige Bürokraten, für Kommunismus-Touristen, für reiche 

Ausländer. Auf der Straße hungernde Kinder: Das war das kommu-

nistische Regime." [8] 

Die Konsequenz aus diesen Beobachtungen war für Galvão keines-

wegs ein Bruch mit ihrem Ideal einer gerechteren Gesellschaft. Was 

für sie in Russland zerbrach, war lediglich der Glaube an einen or-

thodoxen Marxismus, dessen Lehren unzureichend an die realen 

Gegebenheiten angepasst werden. Die logische Folge daraus war 

für sie, dass die kommunistischen Lehren überprüft und im Lichte 

ihrer konkreten Auswirkungen neu diskutiert werden müssten. 



10 
 

Nach ihrer Haftentlassung musste Galvão jedoch feststellen, dass 

der Partei an eben solchen Diskussionen nicht gelegen war. Diese 

wollte stattdessen, wie die Autorin rückblickend schreibt, "Men-

schen ohne Skrupel" haben, Personen "ohne Persönlichkeit, die 

nicht diskutierten" [9]. 

Das Erschrecken darüber, dieser Linie "von meinem zwanzigsten bis 

zu meinem dreißigsten Lebensjahr" gefolgt zu sein, ist Galvãos Erin-

nerungen deutlich anzumerken. Sie scheint selbst nicht mehr zu ver-

stehen, wie sie blind "den Befehlen der Partei" gehorchen und vor-

formulierte Erklärungen unterschreiben konnte, "ohne sie zu le-

sen". 

Als sie dieses Verhalten nach ihrer Haftentlassung in Frage stellte, 

wandte die Partei sich von ihr ab. Sie musste ein Papier unterschrei-

ben, "in dem die Partei sich von jeglicher Verantwortung frei-

sprach". Darin wurde sie als "Provokateurin" und "unerfahrene Ein-

zelkämpferin" hingestellt, die durch ihr Verhalten selbst die Schuld 

für all das Leid trage, das sie – wie sie geglaubt hatte – im Kampf an 

der Seite der Genossen auf sich genommen hatte [10]. 

 

Neuanfang in den 1940er Jahren 

 

Im Anschluss an ihre Haftzeit bemühte Galvão sich in vielerlei Hin-

sicht, ein neues Leben anzufangen. Nachdem ihre Ehe mit Oswald 

de Andrade zerbrochen war, ging sie mit dem Journalisten und 

Schriftsteller Geraldo Ferraz eine neue Verbindung ein. Aus der Ehe 

mit ihm ging 1941 ihr zweiter Sohn hervor, den sie nun gemeinsam 

mit dem Sohn aus ihrer ersten Ehe aufzog. 

Mit Ferraz verband sie zudem eine intensive schriftstellerische und 

journalistische Arbeit. So schrieb sie zusammen mit ihm den 1945 

erschienenen Roman A Famosa Revista (Die berühmte Zeitschrift), 



11 
 

der sich vor dem Hintergrund einer Liebesgeschichte zwischen zwei 

Intellektuellen mit dem Dogmatismus und Autoritarismus der Kom-

munistischen Partei auseinandersetzt. 

Auch bei ihrer journalistischen Tätigkeit arbeitete Galvão eng mit 

Ferraz zusammen. Dies gilt sowohl für ihre politischen als auch für 

ihre literaturkritischen Arbeiten. Unter anderem war sie mit ihm für 

den Literaturteil der Zeitung Diário de São Paulo verantwortlich. Da-

für übersetzte sie auch immer wieder zentrale Autoren der literari-

schen Moderne, die sie so dem brasilianischen Publikum zugänglich 

machte. 

Eine weitere Facette ihres Schaffens dieser Jahre sind die erst in den 

1990er Jahren wiederentdeckten Kriminalgeschichten, die sie unter 

dem Pseudonym "King Shelter" in der Zeitschrift Detective veröf-

fentlichte. 

 

Das Gedicht Natureza morta 

 

Dies alles klingt nach einem erfüllten Leben und einem gelungenen 

Neuanfang. Offenbar konnte Galvão aber das doppelte Trauma, das 

sie in den 1930er Jahren erlitten hatte, trotz allem nicht überwin-

den. 

Die Haftbedingungen, denen sie ausgesetzt war, hätten als trauma-

tische Erfahrung sicher schon ausgereicht. Schließlich waren in den 

damaligen brasilianischen Gefängnissen Folter und systematische 

Erniedrigung der Gefangenen an der Tagesordnung. 

Hinzu kam aber noch der Verrat durch jene, die sie für ihre Vertrau-

ten gehalten hatte und mit denen sie für das gemeinsame Ideal ei-

ner besseren Welt gekämpft zu haben glaubte. Beides zusammen 

scheint in Galvão ein Gefühl der Ohnmacht und Erniedrigung aus-



12 
 

gelöst zu haben, das trotz ihres ausgefüllten Lebens als Grundstim-

mung in ihr präsent blieb. 

Ein Beleg dafür ist das Gedicht Natureza morta (Stillleben), das hier 

zunächst in einer Nachdichtung zitiert werden soll: 

 

Stillleben  

 

Die Bücher kehren mir den Rücken zu 

auf fernen, umgeworfenen Regalen. 

Ich, ein stummes Bild, 

ein ausgestopfter, aufgespießter Vogel, 

hänge regungslos an einer Wand. 

 

Einen Nagel haben sie getrieben 

mitten durch mein Herz. 

Ich kann sehen, doch 

ich fühle nicht mehr, was ich sehe. 

Erstarrt ist mein Blick, 

 

erstarrt wie meine Finger, 

erfroren mitten im Satz. 

Die Buchstaben zerfließen 

zu blauen Blutgerinnseln 

in der Leere dieses papierenen Meeres. 

 

Meine Füße tragen mich nicht mehr, 

das Blut weint in meinen Adern. 

 

Kinder schreien, 

Männer fallen, 

 



13 
 

Stunden zerrinnen, 

Kerzen verglühen. 

 

Häuser wachsen empor und stürzen ein, 

Dinge entstehen und nähren den Müll, 

das Geld vermehrt sich und verfällt. 

 

Liebende schlendern lustwandelnd vorbei, 

Bäuche schwellen an und platzen auf 

in der Leere des Menschenmeeres. 

 

Verschwimmende Fragen im Tanz 

des schwindenden Zigarettenrauchs: 

Warum stirbt der Dichter nicht? 

Warum wird schwerer das Herz  

mit jedem Jahr? 

 

Warum wachsen noch Kinder heran? 

Wohin führen all die Straßen? 

Worüber reden all die Zeitungen? 

Wen erreichen all die Briefe? 

 

Wovor schützen all die Dächer? 

Weshalb verschonen die Fluten sie? 

Wieso nimmt das Meer sie nicht auf 

in der Leere seines Schoßes? 

 

Ich, eine verfaulende Frucht, 

versinke in einem weißen Nichts. 

Könnte ich doch meine Fingernägel graben 

aufbrechend in diese gläserne Wand! 



14 
 

 

Doch die Leere meines Kerkermeeres 

bleibt undurchdringlich für mich. 

Es pulsiert nicht an meiner Haut, 

es ist stumm und unempfänglich 

für den salzigen Rauch meiner Tränen. 

 

In der Leere dieses eisigen Meeres 

gefriert selbst das Echo menschlichen Trostes. 

Noch nicht einmal die Raben erbarmen sich 

meiner verrottenden Seele. 

 

Patrícia Galvão: Natureza morta 

(Erstveröffentlichung August 1948 unter dem Pseudonym Solange 

Sohl in der Literaturbeilage der Zeitung Diário de São Paulo) 

 

Ein Gedicht als Ausdruck erlittener Traumata 

 

Das Gedicht erzählt von der Stimmungslage eines Menschen, des-

sen Geist von der Welt abgeschnitten ist: Die Bücher sprechen nicht 

mehr zu ihm, die eigenen Gedanken verweigern sich der Schrift. Die 

Flügel des Geistes sind nicht nur gestutzt – er ist so leblos wie ein 

ausgestopfter Vogel, aufgespießt wie eine Trophäe von Jägern, die 

ihm seine Fähigkeit zum freien Flug missgönnen. 

Hieraus ergibt sich das Gefühl einer umfassenden Sinnlosigkeit. Der 

gesamte Alltag, all das, was das Leben ausmacht, erscheint auf ein-

mal fragwürdig. Nichts ist mehr selbstverständlich, wenn man aus 

dem Strom des Alltags aussteigt. 

Dabei muss man sich vor Augen halten, dass für Galvão Kunst und 

Leben immer eng miteinander verbunden waren. Ihre künstleri-

schen Aktivitäten haben ihre politischen Überzeugungen widerge-

http://www.antoniomiranda.com.br/poesia_brasis/sao_paulo/pagu_patricia_galvao.html


15 
 

spiegelt, wie umgekehrt ihr politisches Handeln stets von ihren 

schriftstellerischen Reflexionen beeinflusst war und auf diese zu-

rückgewirkt hat. Das Gefühl, wie durch eine unsichtbare Wand vom 

wirklichen Leben abgeschnitten zu sein, musste für sie folglich be-

sonders schmerzhaft sein. 

Wie ernst es ihr mit den im Gedicht zum Ausdruck gebrachten Ge-

fühlen war, zeigte sich im Jahr nach dem Erscheinen des Gedichts, 

als Galvão einen Selbstmordversuch unternahm. Aus der Einheit 

von Kunst und Leben war eine Brücke in den Tod geworden. "Na-

tureza morta" ist insofern hier nicht nur im Sinne von "Stillleben", 

sondern auch im Sinne von "tote Natur" zu verstehen. 

 

Hinwendung zum Theater 

 

Vor dem Hintergrund der durch das Gedicht und den Selbstmord-

versuch bezeugten persönlichen Krise ließe sich in Galvãos autobio-

graphischer Schrift Verdade e Liberdade auch der Versuch einer 

Traumabewältigung sehen. Wie sie darin davon spricht, "Stufe für 

Stufe (…) die Leiter der Erniedrigung" hinabgestiegen zu sein [11], 

klettert sie nun durch die bewusste Auseinandersetzung mit den 

Traumata wieder die Leiter hinauf. 

In der Tat folgte auf diese Schrift eine weitere Neuorientierung im 

Leben der Künstlerin. Wichtigstes Kennzeichen ist dabei die Arbeit 

am Theater, der sie sich nun neben ihrer journalistischen und 

feuilletonistischen Arbeit und ihrer Tätigkeit als literarische Überset-

zerin verstärkt widmete. 

Nach einem kurzzeitigen Versuch, als Mitglied der Sozialistischen 

Partei Brasiliens in die Politik einzusteigen, schrieb sie sich 1952 an 

einer Schauspielschule, der Escola de Arte Dramática de São Paulo, 

ein und verfasste im Rahmen ihrer Ausbildung auch ein eigenes The-



16 
 

aterstück. In ihrer eigenen Theaterarbeit fühlte sie sich insbeson-

dere zum Theater des Absurden von Jean-Paul Sartre und Eugène 

Ionesco hingezogen, denen sie auch persönlich begegnete. Ionescos 

Stück Die kahle Sängerin hat sie ins Portugiesische übertragen. 

Das Theater war für Galvão offenbar auch eine Möglichkeit, wieder 

an die frühere Verbindung von Kunst und Leben anzuknüpfen. Für 

sie waren "die Bretter, die die Welt bedeuten", nicht ein Kristallpa-

last der Hochkultur, ein Treffpunkt der Schönen und Reichen, son-

dern ein Ort der Begegnung, des gelebten Ausdrucks von Gefühlen 

und des Probehandelns im Hinblick auf gesellschaftliche Verände-

rungen. Dies setzte sie u.a. durch die Förderung von Laienspielgrup-

pen und die Einrichtung eines Theaterfestivals um. 

 

Kapitulation vor dem Nichts 

 

Mitten in dieser neuen Blütephase ihres Lebens traf Galvão 1960 ein 

weiterer Schicksalsschlag: Lungenkrebs! Sie reiste mit ihrem Mann 

nach Paris, um sich einer Chemotherapie zu unterziehen, doch die 

Krebserkrankung war bereits zu weit fortgeschritten. 

In ihrer Verzweiflung unternahm sie einen weiteren Selbstmordver-

such, überlebte jedoch und reiste schwerkrank nach Brasilen zu-

rück. Dort starb sie im Dezember 1962 im Alter von nur 52 Jahren. 

Im September 1962, wenige Wochen vor ihrem Tod, hat sie in einem 

letzten Gedicht noch einmal ihrer Resignation vor dem großen 

"Nada" (Nichts), in das am Ende alles mündet, Ausdruck verliehen: 

 

"Nichts, nichts, nichts, 

nichts als das Nichts, 

man kann nicht mehr wollen als nichts, 

denn es gibt nur das Nichts; 



17 
 

das Nichts, das dich zerbricht 

wie eine gesprungene Windschutzscheibe, 

das Nichts, 

das die Gesichtszüge verschwimmen lässt 

und meine Freunde hinabzieht 

durch aufgebrochene Türen 

in einen Abgrund ohne Grund, 

in dem alles versinkt 

und nichts etwas anderes bedeutet 

als nichts." [12] 

 

Nachweise 

 

[1] Raul Bopp: Coco de Pagú. "Coco" leitet sich ab von "côco" (Ko-

kosnuss) und bezeichnet im Portugiesischen und Spanischen 

umgangssprachlich den menschlichen Kopf. Im gegebenen Zu-

sammenhang erscheint jedoch die Etymologie des französi-

schen Namens "Coco" passender, der auf die Kakaobohne ver-

weist und mit Süße und einem besonderen Liebreiz assoziiert 

wird. Die Nachdichtung folgt dem Text des 1930 herausge-

brachten Liedes, der vom Original in einigen Punkten ab-

weicht. 

[2] Das von Laura Suarez komponierte und gesungene Lied ist mit 

Hintergrundinformationen verlinkt auf marcelobonavi-

des.com: Coco de Pagú – uma homenagem á Pagú (Patrícia 

Galvão). 

[3] Álbum de Pagu: Nascimento, Vida, Paixão e Morte [Pagus Al-

bum: Geburt, Leben, Passion und Tod]. Revista Código, Salva-

dor, Nr. 2, 1975. Auszüge aus dem Album finden sich auf an-

toniomiranda.com: Pagú (1910 – 1962). 

https://www.marcelobonavides.com/2017/12/coco-de-pagu-uma-homenagem-pagu.html
https://www.escritas.org/pt/t/2365/coco-de-pagu
https://www.youtube.com/watch?v=8K0nOOATXyw
https://www.marcelobonavides.com/2017/12/coco-de-pagu-uma-homenagem-pagu.html
https://www.marcelobonavides.com/2017/12/coco-de-pagu-uma-homenagem-pagu.html
http://www.antoniomiranda.com.br/poesia_brasis/sao_paulo/pagu_patricia_galvao.html


18 
 

[4] Vgl. hierzu Jackson, Kenneth David: A Denunciada Denuncia 

(She who was Denounced Denounces). Pagu and Politics, 1931 

– 1954. An Introduction to the Journalism of Patrícia Galvão. 

In: Literature and Arts of the Americas 39 (2006), Nr. 2, S. 228 

– 235. 

[5] Galvão, Patrícia: Paixão Pagu (Pagus Passion; autobiographi-

sche Schrift, die auf einem 1940 von der Autorin an ihren spä-

teren Ehemann Geraldo Ferraz geschriebenen, tagebucharti-

gen Brief basiert), S. 139. São Paulo 2005: Agir. 

[6] Vgl. Castro, Renata de: Por que o poeta não morre, Pagu?  [Wa-

rum stirbt der Dichter nicht, Pagu?] In: Revista Vício Velho, Nr. 

27 vom 31. Juli 2022. 

[7] Galvão, Patrícia: Beitrag in der Rubrik A mulher do povo (Die 

Frau des Volkes). In: O homem do povo (Der Mann des Volkes), 

März 1931. 

[8] Galvão, Patrícia: Verdade e Liberade (Wahrheit und Freiheit; 

1950); übersetzt und zitiert nach dem Ausschnitt auf 

pagu.com. 

[9] Ebd. 

[10] Ebd. 

[11] Ebd. 

[12] Galvão, Patrícia: Nothing (Nachdichtung umfasst den Anfang 

des Gedichts; Erstveröffentlichung am 23. September 1962 in 

der Zeitung A Tribuna). 
 

  

https://viciovelho.com/2022/07/31/por-que-o-poeta-nao-morre-pagu/
https://pagu.com.br/blog/jornalismo-pagu/a-mulher-do-povo/
https://www.pagu.com.br/livros/verdade-e-liberdade/
https://www.pagu.com.br/poemas/nothing/


19 
 

Literatur über Patrícia Galvão 

 

Bloch, Jayne H.: Patricia Galvão: The Struggle against Conformity. In: 

Latin American Literary Review 14 (1986), Nr. 27: Brazilian Lite-

rature, S. 188 – 201. 

Campos, Augusto de: Pagu – Vida e Obra [Leben und Werk, zuerst 

1982]. São Paulo 2014: Companhia das Letras (472 Seiten). 

Costa, Márcia da: De Pagu a Patrícia: o último ato [Von Pagu zu Pa-

trícia: Der letzte Akt]. Santos 2012: Dobra Editorial (184 Seiten). 

Freire, Tereza: Dos escombros de Pagu: um recorte biográfico de Pa-

trícia Galvão [Aus den Trümmern von Pagu: ein biographischer 

Abriss zum Leben von Patrícia Galvão]. São Paulo 2008: Editora 

Senac (200 Seiten). 

Furlani, Lúcia Maria Teixeira: Pagu – Patrícia Galvão: livre na imagi-

nação, no espaço e no tempo  [frei in der Phantasie, in Raum und 

Zeit]. Santos 1989: Unisanta (57 Seiten). [Grundlage für unten 

aufgeführten Kurzfilm über die Autorin]. 

Dies.: Viva Pagu – Fotobiografia de Patrícia Galvão. São Paulo / San-

tos 2010: Imprensa Oficial / Unisanta (348 Seiten). 

Galvão, Thelma: Pagu – Literatura e Revolução. São Paulo 2003: Ate-

liê Editoria (153 Seiten). 

Jackson, Kenneth David: A Denunciada Denuncia [She who was De-

nounced Denounces]. Pagu and Politics, 1931 – 1954. An Intro-

duction to the Journalism of Patrícia Galvão. In: Literature and 

Arts of the Americas 39 (2006), Nr. 2, S. 228 – 235. 

Ders.: Uma evolução subterrânea: o jornalismo de Patrícia Galvão 

[Eine Entwicklung im Untergrund: Der Journalismus von Patrícia 

Galvão]. Revista IEB (Instituto de Estudos Brasileiros da Universi-

dade de São Paulo), 2011, Nr. 53, S. 31 – 52. 

Moraes, Letícia Nunes de: Da carta ao livro: a autobiografia precoce 

de Patrícia Galvão [Vom Brief zum Buch: die frühe Autobio-

https://periodicos.pucminas.br/scripta/article/view/28251
https://periodicos.pucminas.br/scripta/article/view/28251


20 
 

graphie von Patrícia Galvão]. In: Scripta 26 (2023), Nr. 56, S. 283 

– 298. 

Neves, Juliana. Geraldo Ferraz e Patricia Galvão: a experiência do 

suplemento literário do Diário de São Paulo nos anos 40 [über 

die gemeinsame Arbeit des Paares an der Literaturbeilage der 

Zeitung Diário de São Paulo] .  São Paulo 2005: Annablume. 2005 

(214 Seiten). 

Rezende, Maria Valéria de: Patrícia Galvão: Pagu, militante irre-

dutível [Pagu: eine unbeugsame Aktivistin]. Rio de Janeiro 2024: 

Rosa dos Tempos (160 Seiten). 

Rocha, Karine. Paixão Pagu: A desconstrução do mito da Femme Fa-

tale [Dekonstruktion des Mythos der Femme Fatale (in Patrícia 

Galvãos autobiographischer Schrift Paixão Pagu)]. In: Revista 

Fórum Identidades 10 (2016), Nr. 21, S. 105 – 117. 

Zatz, Lia: Pagu – A Luta De Cada Um [Der Kampf jedes Einzelnen]. 

São Paulo 2005: Callis (95 Seiten). 

 

Eine chronologische Übersicht zum Leben Patrícia Galvãos und eine 

Fotogalerie zur Künstlerin finden sich auf pagu.com. 

Auf Grundlage des oben aufgeführten Buches von Lúcia Maria Tei-

xeira Furlani haben Marcello G. Tassara e Rudá de Andrade 2001 

einen 21-minütigen Dokumentarfilm über Patrícia Galvão gedreht. 

Fachartikel über Patricia Galvão erscheinen auch regelmäßig in der 

zu ihren Ehren Cadernos de Pagu benannten Zeitschrift, die Arbeiten 

zu "Zusammenhängen zwischen Geschlecht/Gender und anderen 

Differenzkategorien" aus unterschiedlichen Fachbereichen veröf-

fentlicht. Sie wurde 1993 ins Leben gerufen und erscheint viertel-

jährlich. Die Artikel sind auch online verfügbar, teils auch in engli-

scher Sprache. 

 

https://periodicos.ufs.br/forumidentidades/article/view/5875/4881
https://periodicos.ufs.br/forumidentidades/article/view/5875/4881
https://www.pagu.com.br/cronologia/
https://www.pagu.com.br/imagens-de-pagu/
https://d.docs.live.net/6DF9A6F75191D21E/über%20Patrícia%20Galvão
https://periodicos.sbu.unicamp.br/ojs/index.php/cadpagu

