Dieter Hoffmann:

Charles Baudelaires Gedichtsammlung
Les Fleurs du mal (Die Blumen des Bosen)

Ein Uberblick mit neu iibersetzten Gedichten

Charles Baudelaires dichterischer Blumengarten verstromt die unter-
schiedlichsten Difte. Die erlesensten unter ihnen ermoglichen das, was
Baudelaire als vornehmstes Ziel seiner Dichtung ansah: Sie lassen "einen
Blick ins Paradies erhaschen". — Ein dichterischer Blumenstraull mit
Kommentaren, die sich auf eigene poetologische und philosophische
Uberlegungen Baudelaires stiitzen.

© Literaturplanet
Uerarbeitete Neuausgabe 2024 (zuerst 2019)



http://www.literaturplanet.de/

Inhalt

1. Die Last der KanoniSierung .........cccceeiiiienneiiiinenniiiinenininenininens. 6
"Musealisierung" eines DIChters .......coccveeieiiiiee i 7

Unvoreingenommenheit als Voraussetzung fiir geistige Originalitat....8

Besonderheiten bei der Rezeption fremdsprachiger Werke ................. 9
Nachdichtungen als "zartlicher Traum" .......ccccoovviiee e 10
Zu den hier vorgelegten Nachdichtungen ..........cccooevvveeiviiiieiiiciieeeens 11
2. Die Fleurs du mal — Blumen des BOsen? ...........ceeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeneneenns 13
Das Klischee vom "Dichter des BOsen"...........ccocveiviieiniieiniieeenieeeee 14
Mehrdeutigkeit von "le mal" ..., 15
3. Die Fleurs du mal als Blumen des (absolut) Bosen.........cceeeeveneeeennene 16
Befreiendes Bekenntnis zur Pragung durch das Bose .........ceveeeeennnnens 17
Das Bose als Werkzeug in der Hand GOttes ......veveeeeeiiecciiiiieeeee e, 17
Umkehrung der biblischen Geschichte von Abel und Kain .................. 18
Der Satan als Erldser der Menschen..........ccoccveevieiniieiniieenieeeneeee 19
Das "Bose" in den Fleurs du mal: drei exemplarische Gedichte .......... 20
GeAICNTE. .t 21
DEr WIiBdEBIZANGEI ... ueiiiieeee e ettt e e et e e e e et rre e e e e e e e e eeanes 21

Die Quelle aus BIUt.......coouiiiiiiiiiiieieeeeeeeee e 22

[DTE=IZ=T 6 o (U o ¥ -8 23

4. Die Fleurs du mal als Blumen des Schmerzes ............ccceeevuunnnnnnnnnen. 24
"Ennui" und "Spleen" als Schliisselbegriffe der Fleurs du mal............. 25
Der Ennui als weltverschlingendes "Ungeheuer"..........ccoovvveeeeeieeneenns 26
Das "Bose" als "verletzende Dissonanz"..........cccceeeveeieeniennieenieenneene 27
"Spleen et Idéal": Die kompensatorische Funktion der Dichtung........ 27

2



[CT=To L To] 01 (=P 28

SCRWEIMUL ... 28
Der ADZIUNG ... . s 30
Der Anhauch des NiChtS......c.ceeiiiiiiiiiiiieeee e 31

. Die Fleurs du mal als Blumen der Nacht..............ccevrevunnniiiiiniinnnnnne. 32
Plidoyer gegen die Wichter der klassischen Asthetik............c.cuc........ 33
Baudelaire und Poe: Die Traume als "die einzigen Realitaten" ........... 33
GeAICNTE. .t 36
Mondmelancholie.........oociviiiiiiiiiii e 36

D I = g Lo Lo [T I o T UUPPR 37

. Die Fleurs du mal als Blumen des scheinbar Bosen.......................... 38

Die "ldee der Nutzlichkeit" als Gegensatz zur "Idee der Schonheit" ... 39

AuBenseiterposition des Dichters in der biirgerlichen Gesellschaft.... 39

Biographische Hintergriinde von Baudelaires AulRenseiterrolle.......... 40
Von der schwierigen Kultivierung des Gartens der Dichtung .............. 42
GeAICNTE. .t 43
Der AlDAtros .....coouiiiiiiieieeee e 43
Der FEING ...oiiiiiiiieeee e 44

. Baudelaire als Kritiker der modernen Gesellschaft.......................... 45
Zivilisations- und Fortschrittsskepsis bei Baudelaire.........ccccovvveeeee.nn. 46
Kritik an der kapitalistischen Geldwirtschaft...........cccooeiiiiiiiinnnnns 48
Fatalistische Melancholie ...........ccooiiiiiiiiiiiee 49
GEAICNTE. .ot 50
Der Tod der AIMEeN .....ooiieeiiieeeiieeee et 50
SCRWEIMUL ... 51
Der romantische SONNeNUNTErgang.......cccvcvveeiiviiieeeeniiieeeercieeee e 52

3



8. Die revolutiondre Kraft des SChONEN ......ccceeveerenrenirnireireernceniennneenens 53
Der "Eigen-Sinn" der DIChtUNg .......coccviieeiiiiiee e 54

Gesellschaftsverdanderndes Potenzial des L'art-pour-I'art-Konzepts ... 55

Dichterische und soziale Harmonie ..........cccocveeriieiniieiniiceee e 56
Ndhe von Baudelaires Dichtung zur MUSiK.........cccccveiriiiieeeeniieene e, 57
(CT=To 1ol o) T PP PSP PTROPPPUPPPTRTPPOIN 59
D€ IMUSIK. ettt 59
ANAACHT ..o e 60

9. Innere und duBere Harmonie .........cceeeeeeeeeeeeeeneeeeneeneeeeeeeeeeeeeeene. 61

"Imagination" als Voraussetzung fiir kreatives Denken und Handeln .62

Synasthesien als Ausdrucksmittel dichterischer Imagination .............. 63
(CT=To [ o] o) TSP PR UPUOUPPPRRTPPRIN 65
ENTSPreChUNZEN ...t e e 65
BeSESSENNEIt ..ccueeiiieeeeee e 66
10. Der Imaginationsraum des weiblichen Kérpers.......c.cccccvvevrrennenne. 67
Ambivalentes Bild der Frau.........ccoovieiiiiiiiiiiiniiiceceeeee e 68
Die Frau als Projektionsflache und Inspirationsquelle ......................... 69
Raubtier und GOLEIN ......ccoviiiiiieieeeeeee e 69
GEAICNTE. .ot 71
An eine voribergehende Frau .......ccccooccviiieeieeiieiccieeeee e 71
Bedeckter HImmel ..o 72
Herbstlicher GeSang.... ..o 73



11. Das Erhaschen der EWigKeit....c.cccceereereniieniieniieeireeernernncrenceenennnes 75

Dichterische Denkmaler vollkommener Momente..........cccccceevueennee. 76
Der Traum von der Umkehrbarkeit der Unvollkommenenheit............ 77
Formale Konsequenzen von Baudelaires dichterischem Ideal............. 78
(CT=To 1ol ) (T PP P PP PO PPPOUPPPTPPOI 79
Umkehrbarkeit ........oooueviiiiiiie e 79

Der Tod der Liebenden .........c.oooiiiiiiiiiiiiieeeeee e 81

IV T 1T T 82

Cover-Bild: Charles Baudelaire: Selbstportrat (1848); Paris, Musée des
monuments francais (Cité de I'architecture et du patrimoine); Wikimedia
commons

Informationen zu Dieter Hoffmann finden sich auf seinem Blog
(rotherbaron.com) und auf Wikipedia.



https://rotherbaron.com/
https://de.wikipedia.org/wiki/Dieter_Hoffmann_(Literaturwissenschaftler)

1. Die Last der Kanonisierung

Charles Baudelaire (Fotogravur; Wikimedia commons)



"Musealisierung" eines Dichters

Charles Baudelaire (1821 — 1867) gehort zu jenen Dichtern,
Uber die wir alles zu wissen glauben — oder, vorsichtiger aus-

gedriickt: in deren Werken wir nichts Neues mehr zu finden
hoffen.

In unserer Kreuzwortratselschublade ist Baudelaire abgespei-
chert als Dichter der Blumen des Bésen. Graben wir etwas
tiefer in unserem Allgemeinbildungsbaukasten, werden wir
ihn als Autor charakterisieren, der durch Themenwahl und
neuartige Darstellungsmittel als einer der Wegbereiter der
modernen Dichtung gilt. Daneben erscheint er aufgrund seines
Hangs zu Weltuntergangsstimmungen und der Einbeziehung
der dunklen Seiten des menschlichen Lebens in seine Dichtung
auch als Vorlaufer der spateren Décadence-Literatur. Dem
entspricht auch sein Leben, das bilderbuchartig die Klischees
des verkannten, verarmten, frith verstorbenen Genies besta-
tigt.

Baudelaire erleidet damit das Schicksal der meisten kanoni-
sierten Schriftsteller. Auf einen Sockel gestellt, erstarren sie
zur Statue und verlieren dadurch eben jene Literatur, Sprache
und Welt verandernde Kraft, durch die sie erst ihre einzigar-
tige Stellung erlangt haben. Anstatt ihre Werke unvoreinge-
nommen auf uns wirken zu lassen, zitieren wir mit ihnen nur
noch eine bestimmte literaturhistorische Entwicklung. Die
Dichtung erhalt dadurch etwas Museales, sie ist nur noch ein
Schmucksttlick, das hinter den Glasscheiben einer Vitrine aus-
gestellt wird.



Unvoreingenommenbheit als Voraussetzung fiir geistige Origi-
nalitat

Ein solcher Blick auf die Literatur wird natirlich keinem Autor
gerecht. Bei einem Dichter wie Baudelaire, der sich explizit
gegen das erstarrte Formeninventar der klassischen Asthetik
gewandt hat, scheint eine museale Herangehensweise jedoch
den Blick auf das Wesentliche geradezu zu verstellen.

Interessanterweise hat Baudelaire selbst den unvoreinge-
nommenen Blick auf die Welt als entscheidende Vorausset-
zung flr geistige Originalitat beschrieben. Die Herauslosung
aus der konventionellen Weltsicht charakterisiert er als einen
Prozess der geistigen "Genesung". Durch diesen erlange der
Kinstler die Fahigkeit zurlick, die Welt mit den neugierigen
Augen des Kindes zu sehen, fur das diese in jedem Augenblick
neu sei. Eben jene rauschhafte Freude und jenes lebhafte In-
teresse, mit denen das Kind der Welt begegne, sind ihm zu-
folge auch fir den Kiinstler die entscheidenden Quellen der
Inspiration:

"Fiir das Kind ist alles neu; es ist immer berauscht. Nichts
kommt dem ndher, was man als Inspiration bezeichnet,
als die Freude, mit der das Kind die Formen und die Far-
ben in sich aufnimmt" (PVM lIl).

Ubertragt man diese Gedanken auf den Prozess der Rezeption,
so erscheint es notwendig, kinstlerische Werke zunachst fir
sich selbst sprechen zu lassen, anstatt sie durch die Brille ihrer

Deutungsgeschichte zu betrachten. Dies kann natirlich stets
8



nur annaherungsweise geschehen, mehr in Form einer be-
stimmten Haltung als im Sinne einer echten Unvoreingenom-
menheit. Den Deutungsvorhang, der sich durch unsere geis-
tige Sozialisation Uber die Welt und die geistigen Produkte der
Vergangenheit gelegt hat, kbnnen wir nicht einfach beiseite-
schieben. Und wer immer sich heute einem kanonisierten
Dichter nahert, wird sein Werk erst unter den Grabplatten
Tausender Interpretationen entdecken, die es mit den Fesseln
unzahliger theoretischer Modelle umwinden.

Besonderheiten bei der Rezeption fremdsprachiger Werke

Nun gelten diese Vorbehalte bei einem fremdsprachigen Werk
allerdings nur mit Einschrankungen. Bei einem in unserer Mut-
tersprache verfassten Gedicht rufen die Worte — ganz abgese-
hen von dem Schatten friiherer Lektiiren, der auf jede neue
Anndherung fallt — nach einem bestimmten Reiz-Reaktions-
Schema Assoziationen und Sichtweisen auf, die unsere Rezep-
tion in eine vorbestimmte Richtung lenken. Bei einem fremd-
sprachigen Gedicht schillern die Worte dagegen weit eher in
der Vielfalt ihrer moglichen Bedeutungen.

Das fluide, praformierte Sprach- und Denkformen aufbre-
chende dichterische Sprechen lasst sich somit bei einem
fremdsprachigen Werk viel unmittelbarer erfahren als bei ei-
nem muttersprachlichen Gedicht. Ein solches misste schon
weniger bekannt oder neueren Datums sein, um uns in dhnli-
cher Weise fiir die der lyrischen Sprache inhdarente Mehrdeu-
tigkeit und die durch sie ermoglichte Erneuerung unseres

Umweltbezugs empfanglich zu machen.
9



Hinzu kommt, dass ein fremdsprachiges Gedicht uns stets eine
aktive Aneignung abverlangt. Selbst jene, die mit der betref-
fenden Sprache gut vertraut sind, werden dichterische Trans-
formationsprozesse darin nicht so ohne weiteres nachvollzie-
hen kdnnen wie bei einem muttersprachlichen Gedicht — auch
wenn dieses ebenfalls stets genaues, mehrmaliges und oft
auch lautes Lesen erfordert, um in der Vielfalt seiner Deu-
tungsmoglichkeiten erfasst zu werden. Dies gilt umso mehr,
wenn der Verstehensprozess mit dem Versuch einer Ubertra-
gung des Gedichts in die eigene Sprache einhergeht.

Nachdichtungen als "zartlicher Traum"

Baudelaire selbst hat anldsslich seiner Ubersetzungen der
Werke Edgar Allan Poes darauf hingewiesen, dass auch die
bemiihtesten, feinsinnigsten Ubertragungen von Gedichten in
eine andere Sprache nie mehr sein kdnnten als ein "zartlicher
Traum" ("un réve caressant"; vgl. NN 1V). Was dabei entsteht,
ist im Grunde immer etwas Neues, das lediglich auf dem
fremdsprachigen Werk basiert, es durch die Transformation in
die andere Sprache jedoch notgedrungen auslegt und dem
eigenen Sprachstil anpasst. Dies lasst sich gerade an den Ge-
dichten Baudelaires, zu denen es etliche Ubersetzungen gibt
(u.a. von Stefan George und Walter Benjamin), sehr gut stu-
dieren.

So sind neue Ubertragungen der Werke Baudelaires zwar fiir
jene entbehrlich, die sich lediglich einen kursorischen Eindruck
von deren Sinngehalt verschaffen mochten. Andererseits flihrt

jede neue Ubertragung aber auch wieder zu einer zumindest
10



geringfligig anderen Akzentuierung des Sinngehalts, da sie auf
dem je individuellen Aneignungsprozess der Ubersetzenden
bzw. Nachdichtenden beruht.

Da dieser Aneignungsprozess nicht nur im Rahmen einer an-
deren Kultur, sondern auch vor dem Hintergrund einer neuen
Zeit erfolgt, wird hierdurch die Bedeutung der Gedichte fur die
jeweilige Gegenwart weit deutlicher, als dies in der Ursprungs-
sprache je geschehen konnte. Denn in dieser bleibt das Ge-
dicht stets an die Gestalt gebunden, die der Dichter ihm gege-
ben hat.

So kann eine Neulibersetzung einem Gedicht vielleicht auch
etwas von der "Fremdheit" zurlickgeben, die Baudelaire als
"unerlassliche Wiirze aller Schonheit" ansieht (ebd.). Bei ei-
nem neuen Werk kann diese Fremdheit durch neuartige Me-
taphern oder auch Uberraschende Reime erreicht werden. Al-
tere Gedichte stehen jedoch — vor allem, wenn es sich um ka-
nonisierte Werke handelt — immer in der Gefahr, dass die an-
fangs fremdartige Wirkung sich durch den Effekt der Gewoh-
nung abnutzt. Dieser kann dann nur durch neuartige Formen
des Vortrags, eventuell in Verbindung mit einer Vertonung,
oder eben eine neue Ubersetzung abgemildert werden.

Zu den hier vorgelegten Nachdichtungen

Fir meine eigenen Ubertragungen von Gedichten aus den
Fleurs du mal habe ich mir die Freiheit genommen, auf Reime
zu verzichten. Stattdessen war es mir vor allem wichtig, die
subjektive Gestimmtheit des lyrischen Ichs, wie sie in dem Ori-

11



ginaltext zum Ausdruck kommt, sprachlich nachzubilden. Da-
bei stltze ich mich auch auf Baudelaires eigenes dichterisches
Leitbild, dem zufolge die Bedeutung von Dichtung vor allem
auf ihrer Fahigkeit beruht, den "fliichtigen Damon" emotio-
naler Zustande so dem eigenen "Willen zu unterwerfen", dass
das daraus resultierende Gedicht die Lesenden in einen kor-
respondierenden "Erregungszustand" versetzen kann (ebd.).

Erleichtert worden ist mir diese Schwerpunktsetzung dadurch,
dass es bereits mehrere gute Baudelaire-Nachdichtungen in
Reimform gibt. Daneben habe ich mich hierzu auch durch die
Tatsache ermutigt gefiihlt, dass Baudelaire selbst in seinen
Petits poemes en prose (Le spleen de Paris) die klassische
Reimform hinter sich gelassen hat.

Die folgende Prasentation der Gedichte verbinde ich jeweils
mit passenden poetologischen Uberlegungen Baudelaires (die
dieser zu einem groRen Teil in Auseinandersetzung mit dem
Werk Edgar Allan Poes entwickelt hat). Dies soll es erleichtern,
die Werke in den geistigen Kosmos dieses Dichters einzuord-
nen und seine Gedichte dadurch auch mit seinen eigenen Au-
gen zu sehen.

Den Nachdichtungen sind jeweils Links zu den franzosischen
Originalen beigefligt. In einigen Fallen wird zusatzlich auf Ver-
tonungen von Gedichten Baudelaires hingewiesen. Ein Uber-
blick Gber die sehr zahlreichen musikalischen Interpretationen
seiner Werke findet sich auf der Website des Baudelaire Song
Projects (baudelairesong.org) sowie auf Wikipedia: Mise en

musique des poemes de Charles Baudelaire.

12


https://www.baudelairesong.org/
https://fr.wikipedia.org/wiki/Mise_en_musique_des_po%C3%A8mes_de_Charles_Baudelaire
https://fr.wikipedia.org/wiki/Mise_en_musique_des_po%C3%A8mes_de_Charles_Baudelaire

2. Die Fleurs du mal — Blumen des Bosen?

Charles Baudelaire: Selbstportrdt beim Rauchen einer Haschischpfeife
(1844); Paris, Bibliothéque des Arts Décoratifs (Wikimedia commons)

13



Das Klischee vom "Dichter des Bosen"

Im deutschsprachigen Raum kennen wir die Fleurs du mal als
"Blumen des Bdsen". Eine solche Ubersetzung ist insofern ge-
rechtfertigt, als Baudelaire selbst die Kategorie des Bosen aus-
dricklich als zentrale Triebkraft des menschlichen Handelns
gekennzeichnet hat. Auch einige Gedichte der Fleurs du mal
sind erkennbar von dieser Sichtweise der menschlichen Natur
beeinflusst.

Auf der anderen Seite stellen die Fleurs du mal im Rahmen des
gesamten gleichnamigen Gedichtbandes aber nur einen Teil-
zyklus dar. Daneben stehen andere Teilzyklen, deren Titel (u.a.
"Der Wein" oder "Pariser Bilder") auf eine komplexere Kon-
zeption des Bandes hindeuten.

Mit der Beschrankung auf den Aspekt des Bosen lauft man da-
her Gefahr, Klischees zu folgen, die schon zu Lebzeiten Bau-
delaires von dessen Kritikern verbreitet wurden. Einige seiner
Gedichte waren zeitweilig sogar verboten.

Als "bose" oder zumindest als verrucht galt der Dichter vor
allem deshalb, weil er es gewagt hatte, die Kehrseite der bur-
gerlichen Gesellschaft, also das aus deren Perspektive "Bose"
— die Bettler, die Huren, die nichtsnutzigen Herumtreiber, die
Kranken, die Saufer und die Liebhaber anderer Drogen, aber
auch das Alter und den Tod — dichterisch darzustellen.

14



Mehrdeutigkeit von "le mal"

Vor diesem Hintergrund erscheint es sinnvoll, noch einmal da-
ran zu erinnern, dass die Bedeutung von "le mal" sich keines-
wegs auf "das Bose" beschrankt. In zahlreichen Wendungen
deutet der Begriff vielmehr auch auf Schmerz, Kummer und
korperliches Unwohlsein hin. So bezeichnet "le mal du pays"
das Heimweh, und wer "mal au coeur" hat, der leidet nicht un-
bedingt an Herzschmerzen, sondern womaglich lediglich an
Ubelkeit. Dies macht das Bild von den Fleurs du mal schillern-
der, als es in der deutschen Ubersetzung erscheint.

Hieraus leitet sich auch die Einteilung der folgenden Darstel-
lung einzelner Aspekte der Fleurs du mal am Beispiel ausge-
wahlter Gedichte ab. Ich werde dabei zunachst von den unter-
schiedlichen Bedeutungsmaoglichkeiten ausgehen, die sich fir
das Bild der "Fleurs du mal" ergeben, wenn man es auf Bau-
delaires poetologische Ausfiihrungen und die konkreten Ge-
dichte des Bandes bezieht. Von dieser Grundlage aus werde
ich anschlielRend noch auf weitere Bedeutungsaspekte des
Gedichtbands eingehen.

15



3. Die Fleurs du mal als Blumen des (absolut) Bosen

Franz von Stuck (1863 — 1928): Luzifer (1890)
Sofia, Nationalgalerie der Schénen Kiinste (Wikimedia commons)

16



Befreiendes Bekenntnis zur Pragung durch das Bose

Im Rahmen seiner Beschaftigung mit dem Werk Edgar Allan
Poes hat Baudelaire sich auch ausfihrlich mit der darin wider-
gespiegelten "natlrlichen Boshaftigkeit des Menschen" aus-
einandergesetzt. Die Einsicht in die "angeborene Perversitat
des Menschen" hat fur ihn dabei auch etwas Befreiendes.
Denn sie stellt laut Baudelaire ein willkommenes Gegenge-
wicht dar zu

"all diesen Festtagsreden auf die Menschlichkeit, all die-
sen Schmeichlern und Schwindlern, die in allen méglichen
Variationen wiederholen: 'Ich bin [moralisch] gut gebo-
ren, und ihr auch, und wir alle, wir alle sind [moralisch]
gut geboren!' — wobei sie vergessen, nein! so tun, als
wirden sie, diese Gleichmacher wider besseres Wissen,
vergessen, dass wir alle durch das Bése gezeichnet sind"
(NN 1).

Das Bose als Werkzeug in der Hand Gottes

Konkret beschreibt Baudelaire das Bose, in Anlehnung an Poe,
als "geheimnisvolle Kraft" und "angeborene Neigung", ohne
die "eine Reihe menschlicher Handlungen (...) unerklarbar"
bliebe:

"Diese Handlungen gewinnen ihren Reiz allein daraus,
dass sie boshaft und geféhrlich sind; sie besitzen die An-
ziehungskraft des Abgriindigen. Diese primitive, unwider-

17



stehliche Kraft ist die natiirliche Perversitit, die dazu
flihrt, dass der Mensch stets gleichzeitig Totschldger und
Selbstmérder, Mérder und Scharfrichter ist. (...)

Die Unméglichkeit, ein verniinftiges Motiv fiir bestimmte
boshafte und geféihrliche Handlungen zu finden, kénnte
uns dazu veranlassen, sie auf die Einfliisterungen des
Teufels zuriickzufiihren, wenn die Erfahrung und die Ge-
schichte uns nicht lehren wiirden, dass Gott oftmals eben
diese Handlungen fiir die Wiedererrichtung der Ordnung
und die Ziichtigung der Missetdter nutzt; — nachdem er
sich derselben Missetdter als Komplizen bedient hat"
(ebd.).

Umkehrung der biblischen Geschichte von Abel und Kain

Als eine Art Schlussfolgerung aus diesen Uberlegungen kann in
den Fleurs du mal das Gedicht Abel et Cain (FM 144, S. 329)
gedeutet werden. Darin wird zunachst die paradiesische Be-
vorzugung des Geschlechts Abels und die gleichzeitige infer-
nalische Knechtung des Geschlechts Kains geschildert.

In einer abrupten Umkehrung des biblischen Mythos vom
Brudermord Kains an Abel heilst es dann jedoch im zweiten
Teil des Gedichts, dass mit dem "Aas" des Geschlechts Abels
die verbrannte Erde gedlingt werde: Allen von Gott gewdhrten
Wohltaten zum Trotz habe dieses Geschlecht die Welt mit
Krieg und Zerstorung tiberzogen.

Daraus wird in dem Gedicht die drastische Schlussfolgerung
abgeleitet, dass Kain sein Werk schlicht nicht vollendet habe.

18



Wenn namlich Gott ein vom Bdsen gepragtes Geschlecht ge-
fordert hat, ist er offenbar selbst im Kern "bdse". Deshalb wird
Kain am Ende aufgefordert, Gott "aus dem Himmel zu wer-

fen".
Der Satan als Erloser der Menschen

Aus dieser radikalen Abkehr vom christlichen Weltbild ergibt
sich in den Litanies de Satan (FM 145, S. 332 — 334) auch eine
vollige Neubewertung des Teufels. Als "Antichrist" erscheint
dieser nun als positiver Gegenspieler des als "bdse" entlarvten
Gottes.

Der Teufel ist in den Litanies de Satan der wahre Erloser, der-
jenige, der "die menschlichen Angste heilt", weil er ebenso
verstoRen ist wie die Armsten der Armen, die Verbannten, die
zum Tode Verurteilten, d.h. alle, die unter der von Gott den
Menschen eingepflanzten Boshaftigkeit leiden. An ihn miissen
sich folglich auch die in den Litanies de Satan formulierten
Flrbitten der Verzweifelten richten.

Durch seine blofle Existenz als Widersacher Gottes wird der
Satan zum "Adoptivvater all jener, die Gottvater in seiner
dunklen Wut / aus dem himmlischen Paradies verjagt hat". Er
ist es, der "sein Zeichen auf die Stirn des mitleidslosen, nieder-
trachtigen Krosus setzt" und der als "Beichtvater der Gehang-

ten" "dem Geachteten jenen ruhigen, entrickten Blick
schenkt, / der ein ganzes Volk rund um ein Schafott ver-

dammt" (ebd.).

19



Das "Bose" in den Fleurs du mal: drei exemplarische Ge-
dichte

Die folgenden drei Gedichte thematisieren die "bdsen", zer-

storerischen Krafte der menschlichen Natur unter drei unter-

schiedlichen Aspekten:

In Le revenant (Der Wiederganger) werden die destruktiven
Krafte aus der Sicht desjenigen beschrieben, der lustvoll die
Zerstorung anderer betreibt. Der Titel des Gedichts ver-
weist zunachst auf die Gothic Novel, die Baudelaire insbe-
sondere Uber das Werk Edgar Allan Poes vertraut war. Da-
neben lasst es aber auch an Formen psychischer Gewalt
denken, durch die Menschen einander unter Druck setzen
konnen.

In La fontaine de sang (Die Quelle aus Blut) werden die de-
struktiven Krafte aus der Perspektive des Opfers themati-
siert, das sich entweder willentlich fir andere aufopfert,
von diesen ausgenutzt oder unter dem Druck der Verhalt-
nisse zur Selbstaufopferung gezwungen wird.

In La destruction (Die Zerstorung) richten sich die destrukti-
ven Krafte gegen das eigene Ich, das sich im Drogen- oder
Liebesrausch oder auch in der kunstlerischen Ekstase selbst
verzehrt. Am Ende mindet hier gerade die scheinbar be-
freiende Wirkung des Rausches in eine absolute Verlassen-
heit, in eine vollendete Seelennacht, in die selbst der gottli-
che Gnadenstrahl nicht mehr vordringen kann. In dem Ge-
dicht hat Baudelaire, der selbst den verschiedenen Formen

20



des Rausches alles andere als abgeneigt war, sicher auch
eigene Erfahrungen verarbeitet.

Gedichte

Der Wiedergdinger
(Le revenant; FM 65, S. 186; Vertonung von Mens Divinior)

Ein Engel mit flackerndem Blick,
so suche ich des Nachts dich heim
und schleiche aus dem Schattenmeer
gerauschlos mich in deinen Schlaf.

Mondscheinkalt sind meine Kiisse,
ich streichle dich wie eine Schlange,
die heimlich Uber einer Grube
dich in die dunkle Tiefe zieht.

Wenn der Morgen bleiern graut,
ist verwaist mein Platz und kalt,
bis der nachste Tag zerfallt.

Wo and're zartlich dich bezwingen,

mache ich durch das Entsetzen
mir deine Jugend untertan.

21


https://fr.wikisource.org/wiki/Les_Fleurs_du_mal/1868/Le_Revenant
https://www.youtube.com/watch?v=Pz-R3uvWVHE&t=1s

Die Quelle aus Blut
(La fontaine de sang; FM 138, S. 315)

Wie eine Quelle, die sich rhythmisch schluchzend leert,
fahl" ich flutend manchmal mich verbluten.
Platschernd hore ich mein Blut entweichen —
ein Wundmal aber kann ich nicht ertasten.

So netzt mein Blut die Kehle aller Wesen,
trankt wie ein Weinberg ganze Stadte,
taucht in purpurne Gewander
das Land, von dem nur Inseln bleiben.

Wie oft wollt' ich in Wein das Blut
verwandeln, das mich treulos flieht,
um selbst mir Trost daraus zu keltern!

Und liebend Blut mit Blut zu stillen?

Ach! Ein Fakirbrett ist mir die Liebe,
das mich in andere verbluten l3sst.

22


https://fr.wikisource.org/wiki/Les_Fleurs_du_mal/1868/La_Fontaine_de_sang

Die Zerstorung
(La destruction; FM 134, S. 308; Vertonung von Jean Charles Wintrebert)

Unmerklich immer spinnt der Atem
meines Damons sich um meine Wege.
Einatmend spir' ich sein Verlangen
lodernd meine Lunge fluten.

In leuchtenden Gewandern lockt er —
als engelsgleicher Korper hier, als Traum
vom Demiurgenkiinstler dort — mich tief

in Hohlen, wo der Rausch regiert.

Geheimen Zauber trinken meine Lippen
gierig von des Damons Mund, bis lahmend
Erschopfung mich und Wahn umfangen.

Erwachend irre ich durch weite Wisten,

wo die Wunden, Gottes Blick verborgen,
bluten bis zum Jiingsten Tag.

23


https://fr.wikisource.org/wiki/Les_Fleurs_du_mal/1868/La_Destruction
https://soundcloud.com/jcwintrebert

4. Die Fleurs du mal als Blumen des Schmerzes

Louis-Jean-Frangois Lagrenée (1724 — 1805): Die Melancholie (1785)
Paris, Musée du Louvre (Wikimedia commons)

24



"Ennui" und "Spleen" als Schliisselbegriffe der Fleurs du mal

Wie in Kapitel 2 ausgefihrt, sind die Fleurs du mal nicht in je-
dem Fall "Blumen des Bdsen". Die "kranklichen Blumen", die
Baudelaire in der Widmung seines Gedichtbandes an Théo-
phile Gautier ankiindigt, konnen vielmehr auch dem Schmerz
entwachsen.

"Ennui" und "Spleen" sind denn auch Schlisselbegriffe in den
Fleurs du mal. Beide Begriffe sind schwer zu Ubersetzen, ver-
weisen jedoch in ihrer assoziativen Verkniipfung von Lebens-
Uberdruss und Schwermut, Langeweile und unbestimmtem
Groll auf den charakteristischen Gemiitszustand des moder-
nen Menschen, seine Entfremdungsgefiihle und sein Unbe-
haustsein in einer Welt, die ihr selbstverstandliches Sinn- und
Ordnungsgeflige verloren hat.

"Spleen" bezeichnete im Englischen zunachst nur die Milz.
Weil diese aber in friiheren Jahrhunderten als Ausgangsorgan
fir die verschiedenen Stimmungslagen galt, erhielt "spleen"
auch die Ubertragene Bedeutung "Verstimmtheit". Im Deut-
schen wurde daraus eine halb ironische Bezeichnung fiir unor-
thodoxe Angewohnheiten, also bestimmte Macken, die je-
mand pflegt. Im Franzosischen dagegen blieb die Bedeutung
von "spleen" als Lehnwort ndher am englischen Original und
bezeichnet eine melancholische Stimmung, die sich bis zum
Lebenstiberdruss steigern kann.

25



Der Ennui als weltverschlingendes "Ungeheuer"

Die Bedeutung des "Ennui" flir die Fleurs du mal erhellt bereits
aus dem Vorwort zu dem Gedichtband (urspriinglicher Titel Au
lecteur / An den Leser). Darin entwirft Baudelaire zunachst ein
dusteres Kaleidoskop menschlicher Laster und Verirrungen. Im
Anschluss daran beschwort er den Ennui mit folgenden Wor-
ten:

"Unter all den finst'ren Ungeheuern,

die kreischen und heulen, knurren und kreuchen
im Laster-Zoo der Menschen,

ist eins besonders hdsslich und gemein!

Es schreckt dich nicht mit wildem Fuchteln oder Schreien —
und wiirde in ein Triimmerfeld

doch allzu gern die Welt verwandeln,

in einem grofsen Gdhnen sie verschlingen.

Dies Ungeheuer ist: der Ennui!

Im Auge eine stumme Trdne,

trdumt er, an einer Wasserpfeife kauend,
vom Todesfunkeln der Schafotte.” (FM 80 f.)

Der Ennui erscheint so als eine Art umfassender Lebensliber-
druss. In der Variante des "ennui romantique" weist er aller-
dings auch Bezlige zum romantischen Weltschmerz auf. Hier
bezeichnet er die Geflihlslage eines Menschen, der sich nach
einem in einer fernen Vergangenheit oder in fernen Welten

26



verorteten Paradies sehnt — wobei er sich stets bewusst bleibt,
dass dieses Paradies fiir ihn unerreichbar ist.

Das "Bose" als "verletzende Dissonanz"

Mit dem Aspekt des "Bosen" sind "Ennui" und "Spleen"
dadurch verbunden, dass sie teilweise gerade aus dem Leiden
an der Unvollkommenheit der menschlichen Natur und des
menschlichen Daseins erwachsen.

So mag das "Bose" oder das "Laster" zwar, wie Baudelaire
ausfihrt, fir "den Intellekt und das Gewissen" ein "Anschlag
auf das Gerechte und das Wahre" sein. "Poetische Gemuter"
wirden sich jedoch viel direkter davon getroffen fiihlen. Fir
sie seien das Bose und seine Manifestationen eine "Beleidi-
gung der Harmonie, eine verletzende Dissonanz (...), eine Art
von Verfehlung gegen Rhythmus und Klang des Universums"
(NN 1V).

"Spleen et Idéal": Die kompensatorische Funktion der Dich-
tung

Der Dichtung kommt vor diesem Hintergrund nicht blol eine
trostende Funktion zu. Ihre "Blumen" sollen nicht einfach nur
dazu dienen, das Unvollkommene ertraglicher zu machen.
Vielmehr soll in ihnen — wie der Titel des einleitenden Teils der
Fleurs du mal ("Spleen et Idéal") andeutet — fiir einen kurzen
Augenblick das Ideal einer vollkommenen Welt aufscheinen.

27



Dies geschieht auf dreierlei Weise: Das Vollkommene kann
zum einen unmittelbar dichterisch beschworen werden. Es
kann zum anderen aber auch implizit erkennbar werden, als
positives Gegenbild zu der beschriebenen irdischen Unvoll-
kommenheit und dem Leiden an dieser.

Nicht zuletzt kann die Vollkommenheit auch durch die dichte-
rische Harmonie angedeutet werden. Indem die Unvollkom-
menheit des menschlichen Daseins in den harmonischen
Raum der Poesie bzw. allgemein der Kunst transponiert wird,
ist sie zumindest in deren Bereich suspendiert:

"Wenn ein erlesenes Gedicht einem Trinen in die Augen
treibt, so sind diese Trédnen nicht Ausdruck liberbordender
Freude. Sie verweisen vielmehr auf die verfeinerte Melan-
cholie (...) eines im Unvollkommenen ausgesetzten We-
sens, das in eben diesem Augenblick, auf eben dieser
Erde, einen Blick ins Paradies erhaschen méchte" (NN IV).

Gedichte

Schwermut
(Spleen*; FM 78, S. 199; Vertonung von Jean-Baptiste Clementi)

Erinnerungen lagern in mir wie aus tausend Jahren ...

Mein Herz ist ein gewaltiges Gewdlbe,
ein Labyrinth aus Kellern, eine Pyramide,
ein Massengrab, in dem Erinnerungen lagern
28


https://fr.wikisource.org/wiki/Les_Fleurs_du_mal/1868/Spleen_(%C2%AB_J%E2%80%99ai_plus_de_souvenirs_que_si_j%E2%80%99avais_mille_ans_%C2%BB)
https://www.youtube.com/watch?app=desktop&v=J--7th7_oXY

bis zum Rand. Altare mit geheimen Schreinen,
Tempel mit verborg'nen Gangen
verblassen vor dem Schatz, den ich behite.

Ein Friedhof bin ich, den das Mondlicht meidet,
wo ihren Reigen reuevoll die Verse tanzen
um die, die mir am teuersten gewesen.

Ich bin ein Speicher voller welker Rosen,
mit abgelegten Moden und verblassten Bildern,
aus denen klagend die Erinn'rung stromt

wie eine Blume, die der Abendwind zerpfliickt.

Wenn die Lawinenwand des Winters lahmend

auf den Uhren lastet, jeden Schritt erstickend,

dehnt ins Unendliche die Schattenschwingen
der dunkle Vogel der Melancholie.

Heute noch in der Welt, wirst bald
ein Fels du sein in einer fernen Brandung,
ein Dinenhang in einer Nebelwdste,
eine Sphinx, die keine Karte kennt
und die nur dann erwacht, wenn selbstvergessen
die Abendsonne Uber ihre Seele streicht.

* Spleen: zweites von vier Gedichten mit diesem Titel in Les Fleurs du
mal

29



Der Abgrund
(Le gouffre; FM 102, S. 237)

In Taten, Wiinschen, Traumen, Worten — aus allem
gahnt mein Abgrund mir entgegen. Ein Schatten,
folgt er mir auf allen Wegen, und erdig
weht sein Atem (iber meine Haut.

Im Meer, am Strand, auf Bergen und im tiefsten Tal —
Uberall derselbe finst're, unfliehbare Raum.
Vielkopfige und rastlose Gespenster
wandeln durch den Abgrund meiner Traume.

Der Schlund des Schlafes saugt mich tief
hinab ins Spiegelkabinett der Angst.
Taumelnd sieht mein Geist sich kentern.

Grenzenlos lauert hinter jedem Fenster

das Nichts. Beneidenswertes Nichts! Du kennst
das Achzen nicht von Schiffen, die am Abgrund schlingern.

30


https://fr.wikisource.org/wiki/Les_Fleurs_du_mal/1868/Le_Gouffre

Der Anhauch des Nichts
(Le golt du néant; FM 82, S. 205)

Mein Geist, das alte, einst so streitlustige Pferd,
scheut heut' vor jedem Hindernis.
Die Hoffnung, die ihm einst die Sporen gab,
ist selbst erschlafft. So fige ohne Scham,

mein Herz, dich in dein Schindmahrengeschick!
Mein Geist, ein lahmer Vagabund, erklimmt
nicht mehr die Berge der Gedanken, durchschwimmt
kein Liebesmeer, versinkt nicht mehr
im Himmel der Musik. So lasst es ruhn,
mein Herz, dem Duft des Frihlings langst verschlossen.
Mit jedem Augenblick verschluckt mich mehr
die Zeit, wie Schnee einen erstarrten Leib.
Die Welt, ein fernes Puppenspiel, irrt haltlos

durch den Raum. So nimm, Lawine, auf

mein heimatloses Herz in deinen Sturz.

31


https://fr.wikisource.org/wiki/Les_Fleurs_du_mal/1868/Le_Go%C3%BBt_du_n%C3%A9ant

5. Die Fleurs du mal als Blumen der Nacht

Victor Florence Pollet (1811 — 1883): Selene und Endymion
(zwischen 1850 und 1860; Ausschnitt); Wikimedia commons

32



Plidoyer gegen die Wichter der klassischen Asthetik

Ein weiterer Bedeutungsaspekt der Fleurs du mal bezieht sich
auf Baudelaires Ablehnung einer Poetik, die durch ein strenges
Regelwerk kiinstlerische Kreativitat und Erneuerung erstickt.
Die "Blumen des Bbosen" erscheinen vor diesem Hintergrund
als trotziges Bekenntnis zu einer Literatur, die sich bewusst
diesem Regelwerk verweigert.

Im Rahmen seines sarkastischen Pladoyers gegen die Wachter
der klassischen Asthetik hat Baudelaire auch jene positive
Wertung des Begriffs "décadence" (Verfall) gepragt, aus der
spater die Bezeichnung "Décadence-Literatur" abgeleitet wor-
den ist:

“Literatur des Verfalls [décadence]! — Leere Worte, mit ei-
nem emphatischen Gédhnen hingeworfen aus dem Mund
jener rdtsellosen Sphinxe, die vor den heiligen Toren der
klassischen Asthetik wachen. Jedes Mal, wenn das apo-
diktische Urteil ertént, kann man sich sicher sein, dass das
kritisierte Werk vergnliglicher ist als die llias. Es wird sich
mit Sicherheit um ein Gedicht oder um einen Roman mit
liberraschendem Aufbau handeln, mit einem herrlich aus-
geschmiickten Stil und einer meisterhaften Handhabung
von Sprache und Prosodie" (NN |).

Baudelaire und Poe: Die Traume als "die einzigen Realitaten"

Baudelaire geht davon aus, dass die interessanteren dichteri-

schen "Blumen" gerade aus einer Uberwindung der klassi-
33



schen Asthetik erwachsen. Deren festes Formen- und The-
meninventar tausche eine Klarheit vor, welche die Vielfalt des
Lebens de facto nur Uberdecke, anstatt sie dichterisch zu ge-
stalten. So setzt er seine Hoffnung gerade auf den Untergang
der "Sonne" der klassischen Asthetik:

“In den Farbenspielen dieser sterbenden Sonne werden
bestimmte dichterische Gemdiiter neue Wonnen finden; sie
werden dort leuchtende Sédulengdnge entdecken, Was-
serfille aus geschmolzenem Metall, flammende Para-
diese, einen traurigen Glanz, die Wollust des Bedauerns,
den ganzen Zauber der Trdume, die Erinnerungsbilder des
Opiums. Und der Sonnenuntergang wird ihnen in der Tat
als wunderbare Allegorie einer Seele voller Leben erschei-
nen, die hinter dem Horizont mit einem herrlichen Vorrat
an Gedanken und Ideen untergeht" (NN |).

Die Beschreibung dessen, was aus der Uberwindung der klas-
sischen Asthetik erwachsen soll, zeigt, dass es dabei nicht nur
um eine formale Erneuerung geht. Intendiert ist vielmehr auch
ein qualitativ anderer Realitatsbezug, in dem die Innenwelt
des Menschen mit ihrer utopisch-visiondren Kraft eine groRere
Rolle spielt. Baudelaire zitiert in diesem Zusammenhang
mehrfach Poe, fir den "alle Gewissheit (...) in den Traumen"
liege und der demzufolge sein Prosagedicht Eureka (1848)
auch jenen gewidmet habe, "die an die Traume als die einzi-
gen Realitaten glauben" (NN III).

Zwei Gedichte aus den Fleurs du mal lassen sich unmittelbar

auf dieses Zitat beziehen. Das eine lautet Tristesses de la lune.
34



Da "lune", anders als das deutsche Wort "Mond", im Franzdsi-
schen weiblich ist, muss der Begriff hier mit einem zusatzli-
chen Attribut versehen, also etwa als "Mondgo6ttin"” Gibersetzt
werden.

Wie dieses Gedicht thematisiert auch das zweite Gedicht, La
fin de la journée (Das Ende des Tages), das Leben des Dichters
auf der "Nachtseite" des Lebens. Dies lasst sich zum einen auf
seine Aulienseiterstellung in der birgerlichen Gesellschaft,
zum anderen aber auch auf sein qualitativ anderes geistiges
Koordinatensystem beziehen, in dem Traume, Phantasie und
Intuition einen grolReren Stellenwert haben als in der zweckra-
tionalen Wirtschaftswelt.

35



Gedichte

Mondmelancholie
(Tristesses de la lune; FM 67, S. 188; Vertonung von Régis Flécheau; San-

ger: Nicolas Gabet)

In tragen Traumen still versinkend, lagert
auf ihrem Sternenbett des Mondes Gottin,
wie eine fremde Schonheit, die zerstreut
im Schlaf sich Gber ihre Briste streicht.

Getragen von lawinenweichen Fliigeln,
gibt sie sich einer tiefen Ohnmacht hin
und reist durch ihre Nachtgesichte,
die sich wie Bluten aushauchen ins All.

Und manchmal [6st aus ihrem miiden Sehnen
sich flichtig eine Tranenperle.
Dann birgt, ein mitleidsvoller Schlafverachter,

ein Dichter diese Sternenscherbe

mit dem Traumgefunkel — und legt sie,
fern dem Blick der Sonne, in sein Herz.

36


https://fr.wikisource.org/wiki/Les_Fleurs_du_mal/1868/Tristesses_de_la_lune
https://www.youtube.com/watch?v=Zs6smkXczRc&t=1s

Das Ende des Tages
(La fin de la journée; FM 149, S. 342)

Unter gespensterfahlen Himmeln
rennt, tanzt mit gellendem Geschrei
und dreht sich ohne Grund das Leben.
Und so, sobald am Horizont

sich der Palast der Nacht erhebt
und unter seinem Dach begrabt
die Scham, den Hunger und den Schmerz,
seufzt der Poet: "Endlich zu Haus!

Wie sehnt mein ganzes Wesen sich
heim in das Wiegenlied der Nacht!
Mein Herz, von dist'ren Traumen voll,

wie flihlt es sich geborgen dort!

O Lebensquell der Finsternis,
hill mich in deine Daunen ein!"

37


https://fr.wikisource.org/wiki/Les_Fleurs_du_mal/1868/La_Fin_de_la_journ%C3%A9e

6. Die Fleurs du mal als Blumen des scheinbar Bosen

Edvard Munch (1863 — 1944): Verzweiflung (1894)
Oslo, Munch Museum (Wikimedia commons)

38



Die "Idee der Niitzlichkeit" als Gegensatz zur "ldee der
Schonheit"

Eine weitere Moglichkeit, das Bild von den "Blumen des B6-
sen" zu deuten, bezieht sich auf die Perspektive derer, die der
entsprechenden Art von Dichtung ablehnend gegentlberste-
hen. Die "Fleurs du mal" waren demnach lediglich in dem
Sinne "bose", dass sie von bestimmten Menschen fir mora-
lisch verwerflich gehalten werden.

Bei diesem Personenkreis handelt es sich um jene Menschen,
die ihr Denken und Handeln ganz der vorherrschenden "Idee
der Nutzlichkeit" (NN Ill) unterordnen. In deren Augen er-
scheint folglich alles, was keinen konkreten, insbesondere
wirtschaftlichen Nutzen bringt, als Gberflissig.

Die Kunst ist aus dieser Sicht allerdings nicht einfach nur
wertlos. Vielmehr stellt sie, indem sie ihren Sinn aus sich
selbst generiert, statt auf einen auller ihr liegenden dkonomi-
schen Wert abzuzielen, das utilitaristische Wirtschafts- und
Gesellschaftsmodell grundsatzlich in Frage. So betont auch
Baudelaire, dass kaum etwas der "ldee der Schonheit" so
feindselig gegenlberstehe wie die "ldee der Nutzlichkeit"
(ebd.).

AuBenseiterposition des Dichters in der biirgerlichen Gesell-
schaft

Hiervon kann natirlich auch das Bild des Dichters nicht unbe-
rihrt bleiben. Dieser ist in einer utilitaristisch ausgerichteten

39



Gesellschaft notwendigerweise AulRenseiter. Die ablehnende
Haltung, mit der er konfrontiert ist, wird dabei noch dadurch
verstarkt, dass er zur Projektionsflache fiir verdrangte Frei-
heitswiinsche wird.

Unbewusst sehen die in das Korsett des blrgerlichen Alltags
Gezwangten in dem ungebundenen Leben des Kiinstlers ge-
nau das verwirklicht, was sie sich selbst versagen. Gerade ein
produktiver Schriftsteller sei folglich, so Baudelaire, "den Dif-
famierungen und den Verleumdungen der Machtlosen, dem
Neid der Reichen — diesem Neid, der ihre Strafe ist! — und den
Rachegellisten eines mittelmalligen Blrgertums" ausgesetzt
(NN 11).

Baudelaires bekannteste dichterische Thematisierung der Au-
Renseiterrolle des Dichters in der biirgerlichen Gesellschaft ist
wohl das Gedicht Der Albatros, das er 1861 in die zweite Aus-
gabe der Fleurs du mal an prominenter Stelle eingefligt hat.
Darin wird der im Himmel herrschaftlich, am Boden aber un-
beholfen wirkende Albatros mit dem Dichter verglichen, der in
seiner Kunst GroRes leisten kann, wahrend er an den Anforde-
rungen des burgerlichen Alltags scheitert.

Biographische Hintergriinde von Baudelaires Aullenseiter-
rolle

Im Kern bleibt das Bild des Dichters in L'albatros allerdings der

Vorstellung eines genialischen AuRenseiters verhaftet. Dem
steht ein Gedicht wie L'ennemi (Der Feind) gegeniiber, das von

40



den widrigen — inneren wie duBeren — Umstanden handelt,
gegen die sich die Dichtung behaupten muss.

Daflir mag es auch biographische Hintergriinde geben. Bau-
delaire war noch keine sechs Jahre alt, als er seinen Vater
verlor. Als seine Mutter anderthalb Jahre spater erneut heira-
tete, erhielt Baudelaire einen Stiefvater, der auf der militari-
schen Karriereleiter bis zum Brigadegeneral aufstieg und es
zusatzlich zu Botschafter- und Senatorenehren brachte. Bei
der Erziehung seines Stiefsohns setzte er demzufolge auf eben
jene Disziplin, der er selbst seine Erfolge zuschrieb.

Baudelaire aber hatte andere Interessen. Schon als knapp 15-
Jahriger gewinnt er einen Dichterwettbewerb (fir Werke in
lateinischer Sprache), mit 18 wird er wegen Verhaltensauffal-
ligkeiten von der Schule geworfen und muss sich extern auf
die Reifeprifung vorbereiten — die er allerdings trotzdem be-
steht.

Das 100.000 Goldfranken starke vaterliche Erbe, das er sich
mit Erreichen der Volljahrigkeit auszahlen lasst, verprasst Bau-
delaire innerhalb kurzer Zeit. Die Familie lasst ihn daraufhin
zwei Jahre spater unter Vormundschaft stellen und ihm nur
noch monatliche Unterhaltszahlungen zukommen. In der
Folge leidet der Dichter unter chronischer Geldnot. Schon
1845 denkt er, bedrangt von den Glaubigern, kurzzeitig an
Selbstmord. 1862 erwirkt ein Glaubiger einen Haftbefehl ge-
gen ihn, dem Baudelaire sich nur knapp durch eine Flucht nach
Belgien entziehen kann.

Seit 1842 pflegt Baudelaire eine liberaus "dynamische" Bezie-

hung zu der in Haiti geborenen Schauspielerin und Tanzerin
41



Jeanne Duval. Mehrfach trennt sich das Paar, mehrfach
kommt es zu tranenreichen Verséhnungen. Daneben hat Bau-
delaire jedoch auch einige andere Liebschaften. Hieraus resul-
tiert mutmallich seine Erkrankung an der Syphilis, an deren
Folgen er 1867 im Alter von nur 46 Jahren stirbt.

Von der schwierigen Kultivierung des Gartens der Dichtung

Die melancholische Grundierung von Baudelaires Dichtung
wurzelt zweifellos auch in diesen biographischen Fakten. In
den meisten seiner Gedichte erscheint der eigene seelische
Schmerz freilich in einer sublimierten Form, der das Personli-
che in den Hintergrund riickt.

Auch das Gedicht Der Feind kann zunachst allgemein auf die
Schwierigkeiten bezogen werden, mit denen sich ein Kinst-
lerleben in einer auf die "Idee der Nitzlichkeit" ausgerichteten
Gesellschaft konfrontiert sieht. Mehr als in anderen Werken
Baudelaires lassen die Verse jedoch auch seine ganz personli-
chen Probleme erahnen, mit denen er auf seinem Weg als
Dichter zu kimpfen hatte.

Das Gedicht ist so ein Beleg dafiir, dass ihm die "Blumen" der
Dichtung nicht wie von selbst in den Schol$ gefallen sind. Viel-
mehr erscheinen sie als Resultat einer langwierigen, oft mu-
hevollen "Kultivierung" des dichterischen Gartens.

42



Gedichte

Der Albatros
(L'albatros; FM 2, S. 89; Vertonung im Fado-Stil von Lizzie Levée)

Oftmals, um sich zu zerstreuen, fangen die Matrosen
Albatrosse, diese erhabenen Meeresvogel
und versonnenen Reisegefahrten der Schiffe,
die Gber den finsteren Abgriinden gleiten.

Ausgesetzt auf den harten Planken,
lassen diese Himmelsboten, verzagt und ungeschickt,
jammervoll ihre groRen weilien Fligel
wie Ruder tGber den Boden schleifen.

Wie linkisch wirkt der geflligelte Reisende nun!
Wie unbeholfen hinkt der Majestatische!
Einer reizt seinen Schnabel mit einer Tabakspfeife,
ein anderer afft humpelnd den Konig der Lifte nach.

Der Dichter ahnelt jenem Fiirst der Wolken,
im Sturm daheim, von keinem Pfeil erreicht.
Verbannt auf die Erde, umstellt von Gelachter,
hindern seine Fligel eines Riesen ihn am Gehen.

43


https://fr.wikisource.org/wiki/Les_Fleurs_du_mal/1868/L%E2%80%99Albatros
https://www.youtube.com/watch?v=dAVFuS2S0oQ

Der Feind

(L'ennemi; FM 10, S. 101; Vertonungen von Fred und Léo Ferré)

Meine Jugend war nichts als ein finst'res Gewitter,
hier und da gestreift von einem Sonnenstrahl.
Verwiustet von Donner und Regen, sind zu roter Reife
nur wenige Friichte in meinem Garten gelangt.

So hat der Herbst meinen Geist gefarbt,
und ich musste zu Schaufel und Rechen greifen,
damit die Erde, ausgehohlt von grabesgrofien Lochern
durch die Flut, sich neu in meinem Garten sammle.

Allein wer weil} es, ob die Blumen, die ich mir ertrédume,
je aus dem strandgleich ausgeschwemmten Boden
geheime Kraft zum Wachsen saugen werden?

O Schmerz! O Schmerz! Die Zeit frisst alles Leben auf,

und der finstere Feind, der an unserem Herzen nagt,
wachst und gedeiht von dem Blut, das wir verlieren.

44


https://fr.wikisource.org/wiki/Les_Fleurs_du_mal/1868/L%E2%80%99Ennemi
https://www.youtube.com/watch?v=w2anT_PODRI&t=11s
https://www.youtube.com/watch?v=olRLVU39_bQ

7. Baudelaire als Kritiker der modernen Gesellschaft

Edvard Munch (1863 — 1944): Melancholie (1894)
Wikimedia commons

45



Zivilisations- und Fortschrittsskepsis bei Baudelaire

Seine Kritik am utilitaristischen Wirtschafts- und Gesell-
schaftsmodell fihrt bei Baudelaire auch zu einer allgemeinen
Zivilisationskritik. Ausdriicklich verteidigt er dabei die so ge-
nannten "Wilden" bzw. die "primitiven" Volker gegen das Kli-
schee der Rickstandigkeit. Kein moderner Mensch koénne
seine "tragen Augen und (...) ertaubten Ohren" mit den Sinnen
der in der Wildnis lebenden Menschen vergleichen, deren Au-
gen "den Nebel durchdringen" und deren Ohren "das Gras
wachsen horen". Als unterentwickelt erscheint aus dieser Per-
spektive eher die zivilisierte Welt:

"Wenn man den modernen Menschen, den zivilisierten
Menschen, mit dem primitiven Menschen vergleicht, oder
vielmehr eine zivilisiert genannte mit einer primitiv ge-
nannten Nation, die von all unseren geistreichen Erfin-
dungen (...) abgeschnitten ist — wer knnte Letztere dann
nicht im Vorteil sehen?

Durch sein Wesen, schon allein aus Notwendigkeit, ver-
fligt der in der Wildnis lebende Mensch (liber ein enzyklo-
pddisches Wissen, wédhrend der zivilisierte Mensch sein
Wissen durch die unendlich kleinen Regionen seiner Spe-
zialgebiete begrenzt sieht. Der zivilisierte Mensch erfindet
daher die Philosophie des Fortschritts, um sich liber sei-
nen Kontrollverlust und seinen Verfall hinwegzutrésten"
(NN 11).

46



Natdrlich fullt Baudelaires Argumentation hier auch auf exo-
tistischen Klischees, durch die spatestens seit Rousseau die
"Wildnis" als Synonym fiir das verlorene Paradies erschien, fiir
eine angeblich heile vorindustrielle Welt. Allerdings artikuliert
er im Rahmen seiner zivilisationskritischen Uberlegungen auch
eine Fortschrittsskepsis, die bis heute nichts von ihrer Aktuali-
tat verloren hat:

“Ist es nicht ein wahrhaft erstaunliches Schauspiel, zu se-
hen, wie eine Nation, mehrere Nationen, ja, bald die
ganze Welt zu ihren Weisen, ihren Zauberern sagt: 'Ich
werde euch lieben, ich werde euch mdchtig machen,
wenn ihr mich davon liberzeugt, dass wir voranschreiten,
ohne es zu wollen, auf unvermeidliche Weise — im Schlaf.
Befreit uns von der Verantwortung, erspart uns alle de-
miitigenden Vergleiche, verfilscht die Geschichte, und ihr
kénnt euch die Weisesten der Weisen nennen'?

Ist es nicht erstaunlich, dass diese banale Vorstellung
nicht von jedem Gehirn zerpfliickt wird? Denn der Fort-
schritt (sofern es sich um einen solchen handelt) vervoll-
kommnet den Schmerz im selben Mafle, wie er die Lust
verfeinert, so dass (...) seine Eroberungen auf der Stelle
wieder verloren gehen und er sich stets selbst aufhebt"
(NN 11).

47



Kritik an der kapitalistischen Geldwirtschaft

Unzweideutig ist auch Baudelaires kritische Haltung gegen-
Uber einer Geldwirtschaft, in der sich bereits deutlich die kapi-
talistischen Ausbeutungsexzesse abzeichneten:

"Ich gebe offen zu, dass ich den Kult des Teutates gegen-
tiber dem des Mammons vorziehe. Der Priester, der dem
grausamen Erpresser menschlicher Hostien Opfer darbie-
tet, die auf ehrenhafte Weise sterben, erscheint mir im
Vergleich zu dem Finanzmann, der die Bevélkerungen
schlicht seinem Eigeninteresse opfert, als ganz und gar
sanftes Wesen" (NN 1l).

Hier muss allerdings einschrankend angemerkt werden, dass
Baudelaire sich durch ein fast schon ostentatives Unvermo-
gen, mit Geld umzugehen, auszeichnete. Wie im vorigen Kapi-
tel ausgefihrt, verschleuderte er innerhalb weniger Monate
das vaterliche Erbe, das er sich bei Erreichen der Volljahrigkeit
hatte auszahlen lassen. Von seiner Familie daraufhin auf fi-
nanzielle "Diat" gesetzt und mit monatlichen Almosen abge-
speist, litt der Dichter in der Folge unter chronischer Geldnot.
Baudelaires Kritik an der Finanzwelt hangt demnach teilweise
sicher auch mit seiner eigenen Unbeholfenheit in monetaren
Angelegenheiten zusammen.

48



Fatalistische Melancholie

Der dichterische Reflex dieser Kritik ist zudem keineswegs re-
volutiondrer Natur. Wie Baudelaire seine zeitweilige Beteili-
gung an der Februarrevolution von 1848 spater selbst als eine
Art jugendlichen Uberschwang herunterspielte, erscheint auch
die Armut in den Fleurs du mal nicht als soziales Unrecht, das
zur Rebellion Anlass geben miusste. Stattdessen verbreitet ein
Gedicht wie La mort des pauvres (Der Tod der Armen) eine
fatalistische Stimmung, die im Gedanken an den Tod den ein-
zigen Trost der vom gesellschaftlichen Wohlstand Ausge-
schlossenen sieht.

Allerdings ist Baudelaire zugutezuhalten, dass er damit ledig-
lich die Realitat abbildet. SchlieBlich hat sich die Situation der
ungleichen Verteilung des Reichtums seit seinen Lebzeiten
kaum verandert. So konnte vielleicht gerade von der unge-
schminkten Beschreibung der Ausweglosigkeit in La mort des
pauvres ein Impuls flr eine radikale Veranderung der Verhalt-
nisse ausgehen.

Baudelaires Fortschritts- und Zivilisationsskepsis spiegelt sich
ebenfalls nur indirekt in den Fleurs du mal wider. Allenfalls
konnte man die haufig zum Ausdruck gebrachten melancholi-
schen Stimmungen als Weigerung lesen, sich an der vorherr-
schenden Fortschrittseuphorie zu beteiligen.

Von hier aus betrachtet, liel3e sich auch in einem Gedicht wie
Le coucher du soleil romantique (Der romantische Sonnenun-
tergang) ein Abgesang auf die "Morgenrote" des Fortschritts
sehen, der das Stolpern durch die "Nacht" des menschlichen

49



Daseins gegenlibergestellt wird. Aus dem "romantischen Son-
nenuntergang” wird so ein "Untergang der romantischen
Sonne", im Sinne des Verlusts der Hoffnung auf eine Wieder-
kehr des verlorenen Paradieses.

Gedichte

Der Tod der Armen
(La_mort des pauvres; FM 122, S. 340)

Es ist der Tod, der trostet, ach! und uns lebendig macht.
Er ist das Ziel des Lebens und die einz'ge Hoffnung,
die, wie ein Zaubertrank, uns trunken und erhaben stimmt
und uns dem Abend trotzen lasst.

Im Sturm, im Schnee, in raureifklammer Zeit
erhellt als Stern er funkelnd uns're Dunkelheit.
Er ist die viel gerlihmte Zufluchtsstatte,
wo essen man, ausruhn und schlafen kann.

Ein Engel ist er, der mit seinen Zauberfingern
Ekstase uns und Traume schenkt
und Unbehausten ihre Betten richtet.

Der Ruhm der Gotter ist er, das geheime Fllhorn,

der Schatz der Armen, ihre angestammte Heimat,
der Tempel, der sie hebt zu unbekannten Himmeln.

50


https://fr.wikisource.org/wiki/Les_Fleurs_du_mal/1868/La_Mort_des_pauvres

Schwermut
(Spleen*; FM 80, S. 202; Vertonung von Léo Ferré)

Wenn wie ein Sargdeckel der Himmel
lastet auf dem Geist, den Tribsinn kettet
an die Nacht, die ewige, die von Horizont

zu Horizont sich allumfassend dehnt;

wenn wie eine Fledermaus die Hoffnung
sich wund st6l3t an den Kerkerwanden
ihrer Welt und ihr Fligelschlagen hallt
gespenstisch durch die Gruft der Erde;

wenn der Regen, seine fahlen Fligel schittelnd,
Gitterstdabe spannt um alle Wege,
heimtlickisch ihre Nachtgedanken
die Schwermut spinnt um unser Herz —

dann rufen wie verlorene Seelen,
die heimatlos durch Himmel und Erde irren,
die Glocken mit witendem, stohnendem Klang
ihr sprachloses Gebet ins All.

Und lautlos schleichen lange Leichenwagen
um das Gerippe meiner Seele. Begraben ist
die Hoffnung unter den gebroch'nen Fliigeln. Siegreich
sticht ihre schwarze Fahne in mein Herz die Angst.

* Spleen: viertes von vier Gedichten mit diesem Titel in Les Fleurs du mal

51


https://fr.wikisource.org/wiki/Les_Fleurs_du_mal/1868/Spleen_(%C2%AB_Quand_le_ciel_bas_et_lourd_p%C3%A8se_comme_un_couvercle_%C2%BB)
https://www.youtube.com/watch?v=QeNvXKytAf8

Der romantische Sonnenuntergang
(Le coucher du soleil romantique; FM 100, S. 235)

Aufflammend malt die Morgensonne
den Mut des Tages in die Welt.
Erglihend reifen Liebesschwiire

im Feuer ihres Untergangs.

Wie oft schon hat ihr Blick — ein Herz, das zuckt —,
die Welt verwandelt und erwachen lassen!
Komm, wir fliehn zum Horizont! Schnell, es ist spat,
lass einen schragen Strahl noch wenigstens uns fangen!

Doch niemand fangt den Gott, der sich entzieht.
Schaudernd steh ich vor dem Thron der Nacht,
die kalt und modrig tGiber meinen Riicken kriecht.

Ein Grabeshauch erfillt die Luft,

durch Moore stolpernd irrt mein Schritt
um weiches, lauerndes Gewlirm.

52


https://fr.wikisource.org/wiki/Les_Fleurs_du_mal/1868/Le_Coucher_du_soleil_romantique

8. Die revolutionare Kraft des Schonen

John Atkinson Grimshaw (1836 — 1893): Evening Glow (Abendleuchten/-
rot), um 1884; Yale Center for British Art, Yale University (New Haven,

Connecticut); Wikimedia commons

53



Der "Eigen-Sinn" der Dichtung

Auch wenn Baudelaire gesellschaftliche Missstande in seiner
Dichtung kaum oder allenfalls indirekt zur Sprache brachte, so
hoffte er doch, mit seinen Gedichten zu einer Verbesserung
der gesellschaftlichen Verhdltnisse beitragen zu konnen. Es
war keineswegs so, dass er Letztere fir sakrosankt oder fiir so
banal hielt, dass der in den Himmeln der Kunst schwebende
Dichter ihnen keine Beachtung schenken miusste. Allerdings
war er der Uberzeugung, dass die Dichtung gerade dadurch,
dass sie die sozialen Auseinandersetzungen nicht unmittelbar
widerspiegelt, dem Ziel einer besseren Welt dienen kénnte.

Ausdriicklich wehrte Baudelaire sich gegen den Anspruch, die
Dichtung solle "einer wie auch immer gearteten Belehrung",
einer Starkung des Gewissens oder einer Vervollkommnung
der Sitten dienen. Vielmehr habe die Dichtung "kein anderes
Ziel als sich selbst, und kein Gedicht wird je (...) so wahrhaftig
dieses Namens wirdig sein wie das, das mit keinem anderen
Zweck als der Freude am Verfassen eines Gedichts geschrie-
ben worden ist" (NN V).

Dies bedeute nicht, dass die Dichtung dem Menschen nicht zu
einer sittlich-moralischen Hoherentwicklung verhelfen kdnne.
Allerdings werde "ein Dichter, der [explizit] ein moralisches
Ziel verfolgt, damit seine poetische Kraft" schmalern:

"Eine Dichtung, die sich an die Wissenschaft oder die Mo-
ral angleicht, muss sterben oder scheitern. lhr Sujet ist
nicht die Wahrheit, sondern sie selbst. Um die Wahrheit

54



vor Augen zu fiihren, gibt es bessere Wege. Die Wahrheit
hat nichts mit den Liedern zu tun.

All das, was den Zauber, die Anmut, das Unwiderstehliche
eines Liedes ausmacht, wiirde der Wahrheit ihre Autoritdt
und ihre Macht nehmen. Mit seinem kalten, ruhigen, lei-
denschaftslosen Wesen weist der Geist des Beweises alle
Diamanten und Blumen der Muse zurlick. Er ist folglich
das komplette Gegenteil der dichterischen Stimmung"
(ebd.).

Gesellschaftsveranderndes Potenzial des L'art-pour-l'art-
Konzepts

Diese Sichtweise von Dichtung flihrt auch zu einer anderen
Sicht auf das "L'art-pour-l'art"-Konzept. Folgt man Baudelaire,
so handelt es sich dabei keineswegs um eine wirklichkeits-
fremde Kunst, die sich von der sozialen Realitdat abkoppelt.
Vielmehr kann die Kunst aus dieser Perspektive gerade
dadurch auf Letztere einwirken, dass sie sich nicht direkt auf
sie bezieht.

Der Hintergrund dieser Denkweise ist eine spezielle Konzep-
tion des Schonen. Wie Baudelaire im Laster eine Stérung der
sozialen Harmonie sieht (s. Kap. 4), ist fir ihn auch jede an-
dere gesellschaftliche Schieflage eine Form von Dissonanz und
Disproportion, unter der "poetische Gemiuter" durch ihren be-
sonderen Sinn fir das Schéne, Harmonische, Wohlproportio-
nierte leiden.

55



Dichterische und soziale Harmonie

Baudelaire bezieht sich in diesem Zusammenhang abermals
auf Poe, der in der aulBergewohnlichen Sensibilitdt des Dich-
ters und seinem "besonderen Sinn fir das Schone" eine
Voraussetzung fiir dessen "auRerordentliche Hellsichtigkeit in
Bezug auf das Unrecht" sieht. Diese ist fur ihn folglich "nichts
anderes als eine Entsprechung der lebhaften Wahrnehmung
des Wahren, der Gerechtigkeit, der VerhaltnismaBigkeit, mit
einem Wort: des Schonen."

Das Ziel der Dichtung muss es vor diesem Hintergrund sein, in
den Lesenden denselben Sinn fir das Schéne — und damit
auch fir die Harmonie im sozialen Bereich — zu wecken, der
den Dichter bei seiner Arbeit inspiriert. Im Kern geht es dabei
um einen komplexen Sublimierungsvorgang, durch den die
blinde Euphorie menschlicher Leidenschaften und das kalte
Sezieren des menschlichen Verstandes in den Zustand eines
meditativen Erahnens oder "Erschauens" des Wahren, Ge-
rechten und Schénen Uberfiihrt werden:

"Die Dichtung beruht ganz und gar auf dem menschlichen
Streben nach einer héheren Schénheit, und dieses Prinzip
manifestiert sich in einem bestimmten Enthusiasmus, ei-
nem seelischen Erregungszustand. Dieser Enthusiasmus
unterscheidet sich von der Wahrheit, dem Weidegrund
der Vernunft, ebenso fundamental wie von der Leiden-
schaft, dem Rauschzustand des Herzens.

Denn die Leidenschaft ist natiirlich, zu natiirlich, um die

reine Schénheit nicht durch einen verletzenden, dissonan-
56



ten Ton zu entstellen, zu vertraut und zu ungestiim, um
die reinen Wiinsche, die zarteren Traurigkeiten und die
edlen Verzweiflungen, die in den (ibernatiirlichen Sphéren
der Dichtung zu Hause sind, nicht zu stéren" (NN IV).

Ein Gedicht, in dem der von Baudelaire angestrebte Zustand
eines meditativen Erahnens des Wahren, Gerechten und
Schonen exemplarisch zum Ausdruck kommt, tragt den spre-
chenden Titel "Recueillement" — ein Wort, das die Bedeu-
tungskomplexe Andacht, Einkehr und innere Sammlung in sich
vereint.

N3dhe von Baudelaires Dichtung zur Musik

Eine kontemplative Dichtung, wie Baudelaire sie versteht,
weist stets Uber sich selbst hinaus. Zentral ist nicht das, wo-
raus sie besteht — das sprachliche Material —, sondern die
Komposition, flir die sie dieses verwendet.

Diese Komposition wirkt ebenso oder sogar noch starker
durch den Sprachrhythmus, den Klang der Worte und die
durch sie evozierten Bilder wie durch den tradierten Verwei-
sungscharakter der Begriffe. Denn das Gedicht soll nach die-
sem Verstandnis ja nicht zum Nachdenken anregen, sondern
die Lesenden unmittelbar berihren und eben dadurch eine
"erhebende" (ebd.), den Sinn fiir das Schéne, Wahre und Ge-
rechte 6ffnende Gestimmtheit in ihnen auslésen. Dadurch ist
diese Art von Lyrik in ihrer Wirkung der Musik zuweilen naher
als der traditionellen Dichtung.

57



Die Affinitdt von Baudelaires Dichtung zur Musik entspricht
nicht nur dessen eigener Wertschatzung der Musik. Vielmehr
war die besondere Musikalitdt der Dichtung auch eine der
zentralen Forderungen, die spater aus der Gegenbewegung
gegen die formstrenge Parnasse-Dichtung hervorgingen.

Wenn etwa Paul Verlaine 1874 in seinem programmatischen
Gedicht Art poétique forderte, die Dichtung musse vor allem
musikalisch sein ("de la musique avant toute chose"), so nahm
er damit zentrale Vorstellungen der spateren symbolistischen
Dichtung vorweg. Die Lyrik sollte sich hier eben nicht mehr in
den Dienst einer Wiedergabe der duReren Wirklichkeit stellen.
Stattdessen sollte sie durch eine besondere Metaphorik und
Musikalitat eine neue, eigene Welt erschaffen und sich eben
dadurch in ihrem Eigen-Sinn gegenilber der dulReren Realitat
behaupten.

Baudelaire hat der Musik in den Fleurs du mal auch ein eige-
nes Gedicht gewidmet. Darin kommt sehr gut die unmittelbar
beriihrende Kraft zum Ausdruck, die er mit der Musik assozi-
iert.

Zu dem zitierten Gedicht von Paul Verlaine vgl. Dieter Hoffmann / llona
Lay: Paul Verlaine im Spiegel seiner Gedichte. Ein Blick auf Leben und
Werk des Dichters. Ebook und PDF

58


https://literaturplanetonline.com/2024/02/14/dieter-hoffmann-ilona-lay-paul-verlaine-im-spiegel-seiner-gedichte/
https://literaturplanetonline.com/2023/08/05/paul-verlaine-im-speigel-seiner-gedichte-paul-verlaine-in-the-mirror-of-his-poems/

Gedichte

Die Musik
(La_ musique; FM 71, S. 192)

Die Musik nimmt mich oft in sich auf wie ein Meer!
Meinem bleichen Stern entgegen
— ob unter einer Nebeldecke oder im Palast des Athers —
segelt mein Schiff.

Die Brust herausgestreckt, die Lungen aufgeblaht
wie die flatternden Segelgewander,
erklimme ich die aufgetiirmten Wogen,
die die Nacht vor mir verhiillt.

Ich fihl' mein Inneres erzittern
wie bei einem Schiff in Noten.
Des Windes Wellenwiege,
das zuckende Zepter des Sturmes

lassen meiner Seele Segel beben
Uber dem Schlund der Tiefe.
Doch manchmal blickt aus der reglosen See
auch nur meine eig'ne Verzweiflung mich an.

59


https://fr.wikisource.org/wiki/Les_Fleurs_du_mal/1868/La_Musique

Andacht

(Recueillement; FM 104, S. 239; Vertonungen von Léo Ferré und Claude
Debussy)

Nur Mut, Melancholie, du meine dunkle Schwester!
Schon wirft der Abend, deine Heimat, seinen Schleier
auf die hochmiitige Stadt und breitet
seinen Schattenmantel Gber wunde Seelen.

Reich mir, gebeugte Schwester, deine Hand!
Die Peitsche der Zerstreuung, die die Zeit,
der gnadenlose Henker, schwingt, Verlangen
aus Verlangen zeugend, lass uns fliehen!

Lass vom Altan des Himmels auf die Jahre,
die verblich'nen, andachtig uns schaun
und auf ihr lachelndes Bedauern.

Und wahrend die Wolken die sterbende Sonne wiegen,

lass uns, du traumgebor'ne Schwester, lauschen
dem Rauschen der trauervoll tréstenden Schleppe der Nacht.

60


https://fr.wikisource.org/wiki/Les_Fleurs_du_mal/1868/Recueillement
https://www.youtube.com/watch?v=NZd52C0ugNk
https://www.youtube.com/watch?v=YPH3WfYsUpQ&t=26s
https://www.youtube.com/watch?v=YPH3WfYsUpQ&t=26s

9. Innere und auRere Harmonie

Claude Monet (1840 — 1926): Garten in Giverny (1900)
Paris, Musée d‘Orsay (Wikimedia commons)

61



"Imagination” als Voraussetzung fiir kreatives Denken und
Handeln

Den Sinn fir das Schone — verstanden im Sinne einer voll-
kommenen Abstimmung der Teile eines Ganzen aufeinander,
einer idealen Ausgewogenheit der in ihm bestehenden Ver-
haltnisse — sieht Baudelaire sowohl durch die duBeren, natur-
haften Gegebenheiten als auch in der Seele des Menschen
selbst angelegt. Das verbindende Element zwischen beiden ist
fir ihn die Vorstellungskraft ("imagination"). Dabei betont er
ausdricklich, dass diese nicht gleichbedeutend sei mit der
Phantasie oder der Sensibilitdat — auch wenn beide wichtige
Voraussetzungen fiir die Vorstellungskraft darstellten:

"Die Vorstellungskraft ist eine fast schon géttliche Bega-
bung, die unmittelbar, jenseits aller philosophischen Me-
thoden, die intimen und geheimen Verbindungen zwi-
schen den Dingen wahrnimmt, die Entsprechungen und
Analogien" (NN I1]).

Damit ist die Vorstellungskraft kein primar dichterisches oder
allgemein kiinstlerisches Vermaogen. Sie ist vielmehr in allen
geistigen Bereichen eine unverzichtbare Voraussetzung fir
kreatives Denken und Handeln. Ein Politiker ohne Vorstel-
lungskraft verwaltet nur, anstatt zu gestalten, und auch ein
"Gelehrter ohne Vorstellungskraft erscheint (...) als ein unvoll-
standiger Gelehrter" (ebd.), da er unfahig ist, Visionen zu ent-
wickeln, durch die sich die herrschenden Paradigmen in sei-
nem Wissenschaftsbereich erneuern lieRen.

62



Syndsthesien als zentrales Ausdrucksmittel dichterischer
Imagination

Im kiinstlerischen Bereich dient die Vorstellungskraft dazu,
den natirlichen Sinn fiir das Schone mit Leben zu erfillen.
Baudelaires Ausfiihrungen erinnern dabei an die platonische
Lehre von den ewigen Ideen, den unverganglichen Gestalten,
die sich hinter den dulBeren Erscheinungen der Dinge verber-
gen. So ist der "unsterbliche Sinn flr das Schone" fiir ihn das,
was

"uns in der Erde und ihren Schauspielen ein geistreiches
Zitat, eine Entsprechung zum Himmel sehen Iéisst. Der un-
ersdttliche Hunger nach allem Uberirdischen, das sich im
Irdischen offenbart, ist der lebendigste Beweis fiir unsere
Unsterblichkeit" (NN V).

Innere und dulBere Harmonie werden so dadurch miteinander
verbunden, dass der Mensch in der Sprache der Natur eine
Entsprechung zu innerpsychischen Vorgiangen erkennt und
beides gleichzeitig in Analogie zum kosmischen Geschehen
wahrnimmt. Das dichterische Mittel, in dem eine solche Ver-
schmelzung verschiedener Spharen am ehesten zum Ausdruck
kommen kann, ist die Synasthesie, also die gegenseitige
Durchdringung der Sinneswahrnehmungen und ihre poetische
Gestaltung.

Programmatisch steht hierfiir das Gedicht Correspondances
(Entsprechungen), das spater zu einem wichtigen Impulsgeber

flr die Lyrik des Symbolismus wurde. Als komplementéare Er-
63



ganzung hierzu erscheint das Gedicht Obsession (Besessen-
heit). Darin wird — in einer an ferndstliche Spiritualitat erin-
nernden Wendung — gewissermaRen die Kehrseite dessen
aufgezeigt, was in Correspondances gefeiert wird: Eben weil
der Mensch in allen dufSeren Erscheinungen nur Spiegelbilder
seiner selbst sieht, ist es ihm unmoglich, zum Urgrund allen
Seins vorzudringen: dem Nichts.

64



Gedichte

Entsprechungen
(Correspondances; FM 4, S. 92; Vertonung von Jean Cras)

Die Natur ist ein Tempel, wo lebende Saulen
zuweilen sich in wirren Worten dufern.
Der Mensch streift durch die Walder aus Symbolen,
die mit vertrauten Blicken ihn verfolgen.

Wie in der Ferne Echos sich vermahlen
zu einem Ganzen, das in dunkeltiefer Nacht
und in der hellsten Klarheit griindet,
antworten sich die Diifte, die Farben und die Tone.

Mitunter sind die Dufte frisch wie Kinderhaut,
sanft wie Oboen, griin wie Weiden,
und andere — verdorbene — sind reich und triumphierend,

mit einem Anhauch der Unendlichkeit,
wie Ambra, Moschus, Benzoe und Weihrauch,
die Geist und Sinne in Verzlickung singen.

Ambra (Amber): Duftstoff, der aus den Ausscheidungen des Pottwals
extrahiert wird

Benzoe: in Ostindien und Indonesien gewonnenes Harz, das nach Vanille

riecht und in der Heilkunde, als Rduchermittel sowie in der Parfumher-
stellung Verwendung findet

65


https://fr.wikisource.org/wiki/Les_Fleurs_du_mal/1868/Correspondances
https://www.youtube.com/watch?v=LE50lizGNgM

Besessenheit
(Obsession; FM 81, S. 204)

Erschaudern lasst ihr, Waldermeere, mich wie Kathedralen!
In uns'ren heimatlosen, todgeweihten Herzen
hallt euer Rauschen wie die Klage einer Orgel,
die die verdammten Seelen in die Nacht geleitet.

Ich hasse, Ozean! dein sprunghaftes, rastloses Treiben,
diesen Spiegel meines Geistes! Das bitt're Hohnen
der Gescheiterten, Verzweiflungstranen und die Fliiche
der Besiegten sind dein gewaltiges Gelachter mir.

Wie, Nacht! du mir gefielest ohne deine Sterne
und die vertraute Sprache ihres Lichts.
Denn was ich suche, sind das Finst're und das Nichts.

Doch selbst die Dunkelheit ist eine Leinwand nur

fur die entschwund'nen Wesen, die mein Blick
tausendfach zeichnet in die leere Nacht.

66


https://fr.wikisource.org/wiki/Les_Fleurs_du_mal/1868/Obsession

10. Der Imaginationsraum des weiblichen Korpers

Armand Rassenfosse (1862 — 1934): Baudelaire und seine Muse [Jeanne
Duval]; um 1920; Wikimedia commons

67



Ambivalentes Bild der Frau

Baudelaires Verhaltnis zu den Frauen war im hochsten Mal3e
ambivalent. Einerseits erscheinen sie in seinen Gedichten im-
mer wieder als raubtierartige Wesen, die mit ihrer Verfih-
rungskraft den Mann zu vernichten und in den Abgrund der
Lust hinabzuziehen drohen. Diese Projektion der eigenen
Triebe auf den weiblichen Korper hat in Baudelaires Fall einen
tragischen Hintergrund: Der Dichter erkrankte schon frih an
der Syphilis, die wohl auch entscheidend zu seinem friihen
Tod beigetragen hat.

Auf der anderen Seite verklart Baudelaire die Frau jedoch auch
immer wieder zu einer "Gottheit", die ihren Jingern einen
Weg aus dem Tal der irdischen Leiden weist:

"Die Frau ist fraglos eine Lichtgestalt. |hr Blick, ihre Worte
sind eine Einladung zum Gliick; aber sie ist vor allem eine
allgemeine Harmonie, nicht nur in ihrem Gang und in der
Bewegung ihrer Glieder, sondern auch in den Musselin-
stoffen, den Schleiern, den weiten und schillernden Wol-
ken aus Stoff, in die sie sich hiillt und die wie die Attribute
und der Sockel ihrer Géttlichkeit sind; in den Metallen und
den Mineralien, die sich um ihre Arme und ihren Hals
schldngeln, die sanft an ihren Ohren murmeln und deren
Funken sich in das Feuer ihrer Blicke mischen" (PVM X).

68



Die Frau als Projektionsflache und Inspirationsquelle

Auf der Ebene der sozialen Realitat, der konkreten zwischen-
menschlichen Beziehungen, bewirkt eine solche Uberhéhung
der weiblichen Natur das Gegenteil dessen, worauf sie abzu-
zielen scheint. Anstatt der Frau den groBtmoglichen Einfluss
auf das gesellschaftliche Leben zu geben, damit sie dessen Dis-
sonanzen mit ihren gottgleichen Kraften aus der Welt schaffen
kann, wird sie von den Mannern gerade von der Teilhabe am
"schmutzigen" gesellschaftlichen Leben ausgeschlossen. Der
Mann ist aus dieser Perspektive eine Art Ritter des Alltags, der
sich um den Broterwerb kiimmert, wahrend seine edle Ge-
mabhlin, zu gut fur diese Welt, Haus und Herd hiitet.

Allerdings wird die Frau in Baudelaires Fall kaum als heiliges
Heimchen am Herd verklart. Sie erscheint vielmehr als eine Art
Muse, die gleichzeitig als Projektionsflache und Inspirations-
qguelle fungiert. Folglich setzt Baudelaire sie auch gleich mit
der in der Natur zu findenden vollkommenen Harmonie:

"Sie ist die Spiegelung aller Anmut der Natur, verdichtet
in einem einzigen Wesen. Sie ist ein Gegenstand der Be-
wunderung und der lebhaftesten Neugier, die das Bild des
Lebens in dem Betrachter erregen kann" (ebd.).

Raubtier und Gottin

Die Darstellung der Frauengestalten ist bei Baudelaire somit
ausgesprochen zwiespaltig. Einerseits kann die Frau, als man-

nerfressende femme fatale, als Projektionsflache fiir jene
69



Triebe dienen, die das Ich an das finstere Tal des Diesseits bin-
den. Andererseits kann sie aber auch als engelsgleiches Wesen
auftreten, das Erlésung aus diesem Tal verspricht. Gerade aus
dieser vexierbildhaften Erscheinung der Frau ergibt sich je-
doch jene Unfassbarkeit, die das Weibliche zu einem bevor-
zugten Gegenstand dichterischer Gestaltung macht.

Als Ebenbild der Natur kann die Frau ebenso fiur Geburt und
Aufbliihen des Lebens wie fur dessen Verwelken und den Tod
stehen. Gerade weil sie beide Aspekte in sich vereint, er-
scheint sie bei Baudelaire mitunter wie eine archaische Mut-
tergottin oder als eine Priesterin, in deren Armen der den
Stirmen des Lebens Ausgelieferte Trost finden kann.

Besonders deutlich tritt dies in dem aus zwei Teilen bestehen-
den Gedicht Chant d'automne (Herbstlicher Gesang) vor Au-
gen. Teil | thematisiert hier den herbstlichen Verganglichkeits-
rausch, Teil Il den ersehnten Trost durch ein weibliches We-
sen.

70



Gedichte

An eine voriibergehende Frau
(A une passante; FM 117, S. 270; Vertonungen von Francois Atlas und

Bertrand Louis)

Vom kreischenden Larm der StraRe umtost,
sah eine trauernde Frau ich voriibergehn,
kdniglich in ihrem Schmerz,
den Saum des Kleides hoheitsvoll umfassend,

statuenhaft durchs Meer der Menge schreitend.
Und ich, entriickt, ertrank im Zauber ihrer Augen,
in diesem blassen Himmel, wo Orkane keimen
und die Lust, die toten kann.

Ein Blitz ... und plotzlich: Nacht! — Fllichtige Schonheit,
deren Blick mich neu gebar:
Werden uns're Wege je sich wieder kreuzen?

Woanders? Weit von hier? Niemals?

Wohin bist du entflohn, du, die geliebt ich hatte?
Nun treffen wir erst im Unendlichen uns.

71


https://fr.wikisource.org/wiki/Les_Fleurs_du_mal/1868/%C3%80_une_passante
https://www.youtube.com/watch?v=XvxMfycq_Ak
https://www.youtube.com/watch?v=7eUXRRwQdyA&t=1s

Bedeckter Himmel
(Ciel brouillé; FM 51, S. 160)

Wie hinter einem unsichtbaren Schleier
schimmert das Geheimnis deiner Augen.
Aus deinem traumverhang'nen, grausam-zarten Blick
umwehn der Gleichmut und die Blasse mich des Himmels.

Du bist wie jene dunstumflorten Tage,
wenn das Herz, von namenlosem Leid umschlungen,
wie verzaubert sich in Sehnsucht 16st
und den Geist die Uberreizten Nerven narren.

Du bist wie jener Glanz der Horizonte,
wenn Sonne um den Nebel glimmt
und die Flammenarme zitternd
auf den feuchten Wiesen flimmern.

O wetterleuchtende Gestalt!
Wird mein Herz auch dann dir folgen,
wenn dein Winter unerbittlich
es mit Eis und Frost umwindet?

72


https://fr.wikisource.org/wiki/Les_Fleurs_du_mal/1868/Ciel_brouill%C3%A9

Herbstlicher Gesang
(Chant d'automne; FM 57, S. 172)

Schon bald versinken wir in kalten Schatten.
Verloren ist die Sonne uns'rer viel zu kurzen Sommer.
Unheilvoll hallt das Feuerholz, zerhackt
in Stlicke, von den Hofen wider.

Die Wut des Winters wird mich ganz erfillen,
der Seelenfrost, die Miihsal, die sich selber hasst.
Erstarren wird, umschnirt von Raureifringen,
mein Herz zum Eisblock, wie die Sonne.

Der dumpfe Klang des fallenden Holzes ...
wie ein Schafott, das unerbittlich in die Hohe wachst.
Mein Geist, der unter dem Zepter des Winters erzittert ...
wie ein Turm, auf den ein Rammbock prallt.

Einschlafernde Schlage, gleichférmiges Fallen ...
Der Sarg des Sommers wird gezimmert,
mit harten, mitleidslosen Schlagen:
So werden wir aus seinem Reich vertrieben.

73


https://fr.wikisource.org/wiki/Les_Fleurs_du_mal/1868/Chant_d%E2%80%99automne

Erloschen scheint mir heut' das Schimmern
der lockenden Opale deiner Augen.
Ihr Schein verblasst mit dem schwindenden Glanz
der zitternden Sonnenfliigel Gber dem Meer.

Und trotzdem, teure Seele! sei mir gut. Streu Sanftmut
auf die Wunden, die mich toben lassen.
Schenk als Geliebte, Mutter, Schwester mir
den Trost umsonnter Herbst- und Abendstunden.

Ich weiR: Die Gier der Graber dampfst du nicht.
Und dennoch lasst das Kissen deines Korpers
noch einmal mich den Sommer schmecken,
den letzten Nachhall seines weichen Strahls.

74



11. Das Erhaschen der Ewigkeit

Gerd Altmann: Himmel (Pixabay)

75



Dichterische Denkmaler vollkommener Momente

Die Fleurs du mal muss man sich wie jene exotischen Blumen
vorstellen, die nur selten und auch nur ganz kurz erblihen,
dazu noch ganz unerwartet und oft mitten in der Nacht. Die
Liebhaber dieser Blumen miussen daher stets bereit sein fur
den einen Augenblick, in dem der leuchtende Duft ihrer Bliiten
sich wie eine Gloriole um sie verbreitet und die Gliicklichen,
die dem seltenen Schauspiel beiwohnen dirfen, alles um sie
her vergessen lasst.

Dieser Kairos, der eine, aullergewohnliche Augenblick, der ei-
nen aus dem Strom der Zeit heraushebt, ist es, worauf Bau-
delaires Dichtung im Kern abzielt. Sie mochte den "im Unvoll-
kommenen ausgesetzten" Menschen fiir einen kurzen Mo-
ment "einen Blick ins Paradies erhaschen" lassen (NN V), in-
dem sie ein flichtiges Erahnen des Vollkommenen in eine
kiinstlerische Form giel$t und dieses so fiir die Lesenden nach-
vollziehbar macht.

Dieser Gedanke liegt auch einem der beriihmtesten Gedichte
Baudelaires zugrunde. In La mort des amants (Der Tod der
Liebenden) ist gerade die Verganglichkeit der Liebe der Aus-
gangspunkt fir den Traum von einer die Zeiten iberdauern-
den Vollkommenheit.

Was zundchst paradox wirkt, findet bei naherer Betrachtung
seine Begrindung im Wesen der Liebe: Wenn sie auch durch
ihr unausweichliches Vergehen unvollkommen ist, so kann die
erflllte Liebe doch eine Ahnung von einer paradiesischen
Vollkommenheit vermitteln. So eignet sich die Liebe in beson-

76



derem MaRe dazu, aus dem Leiden an der Unvollkommenheit
des Daseins heraus eine Vision des Vollkommenen zu ent-
werfen.

Der Traum von der Umkehrbarkeit der unvollkommenen
Verhaltnisse

So wird deutlich, dass der "Erregungszustand" (ebd.), der laut
Baudelaire jedem kiinstlerischen Akt zugrunde liegt, keines-
wegs selbst vollkommen sein muss. Die Vollkommenheit kann
vielmehr gerade auch im Leiden an der Unvollkommenheit, in
der Sehnsucht nach einem Leben, das nicht von Verganglich-
keit, Ungerechtigkeit und Niedertracht gekennzeichnet ist,
aufscheinen (vgl. Kap. 4).

In diesem Sinne liel3e sich auch das Gedicht Réversibilité deu-
ten, das den (unerfiillbaren) Traum von der "Umkehrbarkeit"
der Verhiltnisse, also der Teilhabe des im Unvollkommenen
ausharrenden Ichs an der Vollkommenheit Uberirdisch-"en-
gelsgleicher" Verhaltnisse, besingt. Das Gedicht hat Baudelaire
in einem Brief der von zahlreichen Kiinstlern als Muse verehr-
ten Apollonie (eigentl. Joséphine-Aglaé) Sabatier gewidmet,
die Mitte des 19. Jahrhunderts in Paris einen beriihmten Salon
unterhielt. Es steht damit zugleich fiir die Projektion seiner
Sehnsucht nach einer idealen Welt auf das weibliche Ge-
schlecht.

77



Formale Konsequenzen von Baudelaires dichterischem Ideal

Die Konzentration auf die seltenen Augenblicke, in denen das
Ich sich Uber sein vergangliches, unvollkommenes Schicksal
erhebt, hat fur Baudelaire auch formale Konsequenzen. Da
"alle psychischen Erregungszustande zwangslaufig flichtiger
und voribergehender Natur" seien, diirfe ein Gedicht "die Be-
geisterungsfahigkeit der menschlichen Natur" nicht "lGberstei-
gen", also nicht zu lang sein.

Ferner ergibt sich hieraus auch eine grundsatzliche Bevorzu-
gung der Dichtung gegenliber epischen Werken. "Jede epische
Intention" resultiert nach Baudelaire "aus einem unvollkom-
menen Sinn fir die Kunst". Das "epische Gedicht" wird von
ihm denn auch prinzipiell abgelehnt, da es die essenzielle Vo-
raussetzung aller Kunst — die Einheit — aufgebe (NN IV).

78



Gedichte

Umkehrbarkeit
(Réversibilité; FM 45, S. 150; Vertonung von Jean-Louis Murat)

Engel voller Freude, kennt lhr die Angst,
die Scham, die Reue, das Schluchzen, den Kummer
und die unbestimmten Schrecken dieser finst'ren Nachte,
die das Herz umklammern wie Papier, das man zerknullt?
Engel voller Freude, kennt Ihr die Angst?

Engel voller Giite, kennt Ihr den Hass,
die geballte Faust im Schatten und die bitt'ren Tranen,
wenn die Rache bladst zu ihrem hollischen Appell
und uns zu ihrer Waffe macht?
Engel voller Glte, kennt lhr den Hass?

Engel voller Lebenskraft, kennt Ihr die Fiebergespenster,
die vor den bleichen Mauern des Hospizes
wie Verbannte mit schleppenden Schritten schleichen,
die Lippen zitternd, Sonnenreste suchend?
Engel voller Lebenskraft, kennt lhr die Fiebergespenster?

Engel voller Schonheit, kennt Ihr die Falten,
die GeiRel des Alterns, gespiegelt im Wandel
von Liebe zum Opfer, im heimlichen Abscheu
von Blicken, deren Glut wir einst getrunken?
Engel voller Schonheit, kennt Ihr die Falten?

79


https://fr.wikisource.org/wiki/Les_Fleurs_du_mal/1868/R%C3%A9versibilit%C3%A9
https://www.youtube.com/watch?v=yf27GYtQsic

Engel voller Glick, voller Freude, voller Licht!
Lebenskraft hatte der sterbende David erbeten
von der Aura deines zauberischen Korpers;
ich aber, Engel, erflehe nur deine Gebete,
Engel voller Gliick, voller Freude, voller Licht!

der sterbende David: bezieht sich auf eine Bibelstelle, in der von dem
Plan der Diener Konig Davids berichtet wird, ein junges Madchen fir ih-

ren Herrn zu suchen und so dessen Lebensgeister wieder zu wecken (vgl.
1 Kge 1-4).

80



Der Tod der Liebenden
(La_mort des amants; FM 146, S. 339; Vertonungen von Joce Ménard und
David Babin/Babx)

Umhaucht von zarten Diften, werden wir
in Kissen, tief wie Graber, sinken.
Ein Leuchten fremdartiger Blumen wird
von unbefleckten Himmeln kiinden.

Wetteifernd im Verzehren ihrer Warme,
werden wie grolde Fackeln uns're Herzen sein,
die ihre Doppelflammen trinken
in den Zwillingsspiegeln uns'res Geistes.

An einem rosenroten, mystisch-blauen Abend wird
ein nie geseh'ner Glanz, getrankt von Abschied,
wie ein Schluchzen gehn vom einen zu dem andern.

Und spater wird ein Engel, die Tore einen Spaltbreit 6ffnend,

den matten Spiegeln und den toten Flammen
in treuer Freude neues Leben schenken.

81


https://fr.wikisource.org/wiki/Les_Fleurs_du_mal/1868/La_Mort_des_amants
https://jocemenard.bandcamp.com/track/la-mort-des-amants
https://www.youtube.com/watch?v=_zayQSABJqs

Nachweise

FM: Baudelaire, Charles: Les Fleurs du mal (erste Ausgabe
1857, 2., erw. und Uberarb. Ausgabe 1861, 3., posthume
Ausgabe 1868); verwendete Ausgabe: Les Fleurs du mal.

Paris 1868: Michel Lévy Fréres ((Euvres complétes, Bd. 1,
hg. von Charles Asselineau und Théodore de Banville).

NN: Baudelaire, Charles: Notes nouvelles sur Edgar [Allan]

Poe (Neue Anmerkungen zu Edgar Allan Poe; 1857). Vor-
wort zu Poe, Edgar [Allan]: Nouvelles histoires extraordi-
naires [19 Seiten in vier Abschnitten]. Paris 1884: Quan-
tin.

PVM: Baudelaire, Charles: Le peintre de la vie moderne (Der

Maler des modernen Lebens; 1863). In: Ders.: (Euvres
completes, Bd. 3, S. 51 — 114. Paris 1885: Calmann-Lévy;
zitierte Kapitel: Kap. Ill: L'artiste, homme du monde,
homme des foules et enfant (Der Kiinstler, Mann von
Welt, Mann der Menge und Kind), S 58 — 68; Kap. X: La
femme (Die Frau), S. 96 — 99.

Vertonungen von Gedichten Baudelaires

Auf der Website des Baudelaire Song Projects
(Baudelairesong.org) werden liber 1.600 Vertonungen von Ge-

dichten Baudelaires aufgelistet. Einzelne Gedichte sind an die
70 Mal musikalisch interpretiert worden. Eine weitere Liste
mit Vertonungen von Werken Baudelaires findet sich auf Wi-
kipedia: Mise en musique des poemes de Charles Baudelaire.

82


https://fr.wikisource.org/wiki/Les_Fleurs_du_mal/1868
https://fr.wikisource.org/wiki/Nouvelles_Histoires_extraordinaires/Notes_nouvelles_sur_Edgar_Poe
https://fr.wikisource.org/wiki/Nouvelles_Histoires_extraordinaires/Notes_nouvelles_sur_Edgar_Poe
https://fr.wikisource.org/wiki/L%E2%80%99Art_romantique/Le_Peintre_de_la_vie_moderne
https://www.baudelairesong.org/
https://fr.wikipedia.org/wiki/Mise_en_musique_des_po%C3%A8mes_de_Charles_Baudelaire

Charles Baudelaire, fotografiert von Félix Nadar (1855)
Wikimedia commons

83



