
Dieter Hoffmann: 
 

Charles Baudelaires Gedichtsammlung 
Les Fleurs du mal (Die Blumen des Bösen) 

 

Ein Überblick mit neu übersetzten Gedichten 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Charles Baudelaires dichterischer Blumengarten verströmt die unter-

schiedlichsten Düfte. Die erlesensten unter ihnen ermöglichen das, was 

Baudelaire als vornehmstes Ziel seiner Dichtung ansah: Sie lassen "einen 

Blick ins Paradies erhaschen". – Ein dichterischer Blumenstrauß mit 

Kommentaren, die sich auf eigene poetologische und philosophische 

Überlegungen Baudelaires stützen. 

 

© Literaturplanet 

üerarbeitete Neuausgabe 2024 (zuerst 2019) 

  

http://www.literaturplanet.de/


2 
 

Inhalt 
 

1. Die Last der Kanonisierung ............................................................... 6 

"Musealisierung" eines Dichters ............................................................ 7 

Unvoreingenommenheit als Voraussetzung für geistige Originalität .... 8 

Besonderheiten bei der Rezeption fremdsprachiger Werke ................. 9 

Nachdichtungen als "zärtlicher Traum" ............................................... 10 

Zu den hier vorgelegten Nachdichtungen ............................................ 11 

2. Die Fleurs du mal – Blumen des Bösen? .......................................... 13 

Das Klischee vom "Dichter des Bösen" ................................................. 14 

Mehrdeutigkeit von "le mal" ................................................................ 15 

3. Die Fleurs du mal als Blumen des (absolut) Bösen ........................... 16 

Befreiendes Bekenntnis zur Prägung durch das Böse .......................... 17 

Das Böse als Werkzeug in der Hand Gottes ......................................... 17 

Umkehrung der biblischen Geschichte von Abel und Kain .................. 18 

Der Satan als Erlöser der Menschen ..................................................... 19 

Das "Böse" in den Fleurs du mal: drei exemplarische Gedichte .......... 20 

Gedichte ................................................................................................ 21 

Der Wiedergänger ............................................................................. 21 

Die Quelle aus Blut ............................................................................ 22 

Die Zerstörung................................................................................... 23 

4. Die Fleurs du mal als Blumen des Schmerzes .................................. 24 

"Ennui" und "Spleen" als Schlüsselbegriffe der Fleurs du mal ............. 25 

Der Ennui als weltverschlingendes "Ungeheuer" ................................. 26 

Das "Böse" als "verletzende Dissonanz"............................................... 27 

"Spleen et Idéal": Die kompensatorische Funktion der Dichtung ........ 27 



3 
 

Gedichte ................................................................................................ 28 

Schwermut ........................................................................................ 28 

Der Abgrund ...................................................................................... 30 

Der Anhauch des Nichts .................................................................... 31 

5. Die Fleurs du mal als Blumen der Nacht .......................................... 32 

Plädoyer gegen die Wächter der klassischen Ästhetik ......................... 33 

Baudelaire und Poe: Die Träume als "die einzigen Realitäten" ........... 33 

Gedichte ................................................................................................ 36 

Mondmelancholie ............................................................................. 36 

Das Ende des Tages ........................................................................... 37 

6. Die Fleurs du mal als Blumen des scheinbar Bösen .......................... 38 

Die "Idee der Nützlichkeit" als Gegensatz zur "Idee der Schönheit" ... 39 

Außenseiterposition des Dichters in der bürgerlichen Gesellschaft .... 39 

Biographische Hintergründe von Baudelaires Außenseiterrolle .......... 40 

Von der schwierigen Kultivierung des Gartens der Dichtung .............. 42 

Gedichte ................................................................................................ 43 

Der Albatros ...................................................................................... 43 

Der Feind ........................................................................................... 44 

7. Baudelaire als Kritiker der modernen Gesellschaft .......................... 45 

Zivilisations- und Fortschrittsskepsis bei Baudelaire ............................ 46 

Kritik an der kapitalistischen Geldwirtschaft ........................................ 48 

Fatalistische Melancholie ..................................................................... 49 

Gedichte ................................................................................................ 50 

Der Tod der Armen ........................................................................... 50 

Schwermut ........................................................................................ 51 

Der romantische Sonnenuntergang .................................................. 52 



4 
 

8. Die revolutionäre Kraft des Schönen .............................................. 53 

Der  "Eigen-Sinn" der Dichtung ............................................................ 54 

Gesellschaftsveränderndes Potenzial des L'art-pour-l'art-Konzepts ... 55 

Dichterische und soziale Harmonie ...................................................... 56 

Nähe von Baudelaires Dichtung zur Musik ........................................... 57 

Gedichte ................................................................................................ 59 

Die Musik........................................................................................... 59 

Andacht ............................................................................................. 60 

9. Innere und äußere Harmonie ......................................................... 61 

"Imagination" als Voraussetzung für kreatives Denken und Handeln . 62 

Synästhesien als Ausdrucksmittel dichterischer Imagination .............. 63 

Gedichte ................................................................................................ 65 

Entsprechungen ................................................................................ 65 

Besessenheit ..................................................................................... 66 

10. Der Imaginationsraum des weiblichen Körpers ............................. 67 

Ambivalentes Bild der Frau................................................................... 68 

Die Frau als Projektionsfläche und Inspirationsquelle ......................... 69 

Raubtier und Göttin .............................................................................. 69 

Gedichte ................................................................................................ 71 

An eine vorübergehende Frau .......................................................... 71 

Bedeckter Himmel ............................................................................ 72 

Herbstlicher Gesang .......................................................................... 73 

  



5 
 

11. Das Erhaschen der Ewigkeit .......................................................... 75 

Dichterische Denkmäler vollkommener Momente .............................. 76 

Der Traum von der Umkehrbarkeit der Unvollkommenenheit ............ 77 

Formale Konsequenzen von Baudelaires dichterischem Ideal ............. 78 

Gedichte ................................................................................................ 79 

Umkehrbarkeit .................................................................................. 79 

Der Tod der Liebenden ..................................................................... 81 

Nachweise ......................................................................................... 82 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Cover-Bild: Charles Baudelaire: Selbstporträt (1848); Paris, Musée des 

monuments français (Cité de l'architecture et du patrimoine); Wikimedia 

commons 

Informationen zu Dieter Hoffmann finden sich auf seinem Blog 

(rotherbaron.com) und auf Wikipedia. 

  

https://rotherbaron.com/
https://de.wikipedia.org/wiki/Dieter_Hoffmann_(Literaturwissenschaftler)


6 
 

1. Die Last der Kanonisierung 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Charles Baudelaire (Fotogravur; Wikimedia commons) 

 

  



7 
 

"Musealisierung" eines Dichters 

 

Charles Baudelaire (1821 – 1867) gehört zu jenen Dichtern, 

über die wir alles zu wissen glauben – oder, vorsichtiger aus-

gedrückt: in deren Werken wir nichts Neues mehr zu finden 

hoffen. 

In unserer Kreuzworträtselschublade ist Baudelaire abgespei-

chert als Dichter der Blumen des Bösen. Graben wir etwas 

tiefer in unserem Allgemeinbildungsbaukasten, werden wir 

ihn als Autor charakterisieren, der durch Themenwahl und 

neuartige Darstellungsmittel als einer der Wegbereiter der 

modernen Dichtung gilt. Daneben erscheint er aufgrund seines 

Hangs zu Weltuntergangsstimmungen und der Einbeziehung 

der dunklen Seiten des menschlichen Lebens in seine Dichtung 

auch als Vorläufer der späteren Décadence-Literatur. Dem 

entspricht auch sein Leben, das bilderbuchartig die Klischees 

des verkannten, verarmten, früh verstorbenen Genies bestä-

tigt. 

Baudelaire erleidet damit das Schicksal der meisten kanoni-

sierten Schriftsteller. Auf einen Sockel gestellt, erstarren sie 

zur Statue und verlieren dadurch eben jene Literatur, Sprache 

und Welt verändernde Kraft, durch die sie erst ihre einzigar-

tige Stellung erlangt haben. Anstatt ihre Werke unvoreinge-

nommen auf uns wirken zu lassen, zitieren wir mit ihnen nur 

noch eine bestimmte literaturhistorische Entwicklung. Die 

Dichtung erhält dadurch etwas Museales, sie ist nur noch ein 

Schmuckstück, das hinter den Glasscheiben einer Vitrine aus-

gestellt wird. 



8 
 

Unvoreingenommenheit als Voraussetzung für geistige Origi-

nalität 

 

Ein solcher Blick auf die Literatur wird natürlich keinem Autor 

gerecht. Bei einem Dichter wie Baudelaire, der sich explizit 

gegen das erstarrte Formeninventar der klassischen Ästhetik 

gewandt hat, scheint eine museale Herangehensweise jedoch 

den Blick auf das Wesentliche geradezu zu verstellen. 

Interessanterweise hat Baudelaire selbst den unvoreinge-

nommenen Blick auf die Welt als entscheidende Vorausset-

zung für geistige Originalität beschrieben. Die Herauslösung 

aus der konventionellen Weltsicht charakterisiert er als einen 

Prozess der geistigen "Genesung". Durch diesen erlange der 

Künstler die Fähigkeit zurück, die Welt mit den neugierigen 

Augen des Kindes zu sehen, für das diese in jedem Augenblick 

neu sei. Eben jene rauschhafte Freude und jenes lebhafte In-

teresse, mit denen das Kind der Welt begegne, sind ihm zu-

folge auch für den Künstler die entscheidenden Quellen der 

Inspiration: 

 

"Für das Kind ist alles neu; es ist immer berauscht. Nichts 

kommt dem näher, was man als Inspiration bezeichnet, 

als die Freude, mit der das Kind die Formen und die Far-

ben in sich aufnimmt" (PVM III). 

 

Überträgt man diese Gedanken auf den Prozess der Rezeption, 

so erscheint es notwendig, künstlerische Werke zunächst für 

sich selbst sprechen zu lassen, anstatt sie durch die Brille ihrer 

Deutungsgeschichte zu betrachten. Dies kann natürlich stets 



9 
 

nur annäherungsweise geschehen, mehr in Form einer be-

stimmten Haltung als im Sinne einer echten Unvoreingenom-

menheit. Den Deutungsvorhang, der sich durch unsere geis-

tige Sozialisation über die Welt und die geistigen Produkte der 

Vergangenheit gelegt hat, können wir nicht einfach beiseite-

schieben. Und wer immer sich heute einem kanonisierten 

Dichter nähert, wird sein Werk erst unter den Grabplatten 

Tausender Interpretationen entdecken, die es mit den Fesseln 

unzähliger theoretischer Modelle umwinden. 

 

Besonderheiten bei der Rezeption fremdsprachiger Werke 

 

Nun gelten diese Vorbehalte bei einem fremdsprachigen Werk 

allerdings nur mit Einschränkungen. Bei einem in unserer Mut-

tersprache verfassten Gedicht rufen die Worte – ganz abgese-

hen von dem Schatten früherer Lektüren, der auf jede neue 

Annäherung fällt – nach einem bestimmten Reiz-Reaktions-

Schema Assoziationen und Sichtweisen auf, die unsere Rezep-

tion in eine vorbestimmte Richtung lenken. Bei einem fremd-

sprachigen Gedicht schillern die Worte dagegen weit eher in 

der Vielfalt ihrer möglichen Bedeutungen. 

Das fluide, präformierte Sprach- und Denkformen aufbre-

chende dichterische Sprechen lässt sich somit bei einem 

fremdsprachigen Werk viel unmittelbarer erfahren als bei ei-

nem muttersprachlichen Gedicht. Ein solches müsste schon 

weniger bekannt oder neueren Datums sein, um uns in ähnli-

cher Weise für die der lyrischen Sprache inhärente Mehrdeu-

tigkeit und die durch sie ermöglichte Erneuerung unseres 

Umweltbezugs empfänglich zu machen. 



10 
 

Hinzu kommt, dass ein fremdsprachiges Gedicht uns stets eine 

aktive Aneignung abverlangt. Selbst jene, die mit der betref-

fenden Sprache gut vertraut sind, werden dichterische Trans-

formationsprozesse darin nicht so ohne weiteres nachvollzie-

hen können wie bei einem muttersprachlichen Gedicht – auch 

wenn dieses ebenfalls stets genaues, mehrmaliges und oft 

auch lautes Lesen erfordert, um in der Vielfalt seiner Deu-

tungsmöglichkeiten erfasst zu werden. Dies gilt umso mehr, 

wenn der Verstehensprozess mit dem Versuch einer Übertra-

gung des Gedichts in die eigene Sprache einhergeht. 

 

Nachdichtungen als "zärtlicher Traum" 

 

Baudelaire selbst hat anlässlich seiner Übersetzungen der 

Werke Edgar Allan Poes darauf hingewiesen, dass auch die 

bemühtesten, feinsinnigsten Übertragungen von Gedichten in 

eine andere Sprache nie mehr sein könnten als ein "zärtlicher 

Traum" ("un rêve caressant"; vgl. NN IV). Was dabei entsteht, 

ist im Grunde immer etwas Neues, das lediglich auf dem 

fremdsprachigen Werk basiert, es durch die Transformation in 

die andere Sprache jedoch notgedrungen auslegt und dem 

eigenen Sprachstil anpasst. Dies lässt sich gerade an den Ge-

dichten Baudelaires, zu denen es etliche Übersetzungen gibt 

(u.a. von Stefan George und Walter Benjamin), sehr gut stu-

dieren. 

So sind neue Übertragungen der Werke Baudelaires zwar für 

jene entbehrlich, die sich lediglich einen kursorischen Eindruck 

von deren Sinngehalt verschaffen möchten. Andererseits führt 

jede neue Übertragung aber auch wieder zu einer zumindest 



11 
 

geringfügig anderen Akzentuierung des Sinngehalts, da sie auf 

dem je individuellen Aneignungsprozess der Übersetzenden 

bzw. Nachdichtenden beruht. 

Da dieser Aneignungsprozess nicht nur im Rahmen einer an-

deren Kultur, sondern auch vor dem Hintergrund einer neuen 

Zeit erfolgt, wird hierdurch die Bedeutung der Gedichte für die 

jeweilige Gegenwart weit deutlicher, als dies in der Ursprungs-

sprache je geschehen könnte. Denn in dieser bleibt das Ge-

dicht stets an die Gestalt gebunden, die der Dichter ihm gege-

ben hat. 

So kann eine Neuübersetzung einem Gedicht vielleicht auch 

etwas von der "Fremdheit" zurückgeben, die Baudelaire als 

"unerlässliche Würze aller Schönheit" ansieht (ebd.). Bei ei-

nem neuen Werk kann diese Fremdheit durch neuartige Me-

taphern oder auch überraschende Reime erreicht werden. Äl-

tere Gedichte stehen jedoch – vor allem, wenn es sich um ka-

nonisierte Werke handelt – immer in der Gefahr, dass die an-

fangs fremdartige Wirkung sich durch den Effekt der Gewöh-

nung abnutzt. Dieser kann dann nur durch neuartige Formen 

des Vortrags, eventuell in Verbindung mit einer Vertonung, 

oder eben eine neue Übersetzung abgemildert werden. 

 

Zu den hier vorgelegten Nachdichtungen 

 

Für meine eigenen Übertragungen von Gedichten aus den 

Fleurs du mal habe ich mir die Freiheit genommen, auf Reime 

zu verzichten. Stattdessen war es mir vor allem wichtig, die 

subjektive Gestimmtheit des lyrischen Ichs, wie sie in dem Ori-



12 
 

ginaltext zum Ausdruck kommt, sprachlich nachzubilden. Da-

bei stütze ich mich auch auf Baudelaires eigenes dichterisches 

Leitbild, dem zufolge die Bedeutung von Dichtung vor allem 

auf ihrer Fähigkeit beruht, den "flüchtigen Dämon" emotio-

naler Zustände so dem eigenen "Willen zu unterwerfen", dass 

das daraus resultierende Gedicht die Lesenden in einen kor-

respondierenden "Erregungszustand" versetzen kann (ebd.). 

Erleichtert worden ist mir diese Schwerpunktsetzung dadurch, 

dass es bereits mehrere gute Baudelaire-Nachdichtungen in 

Reimform gibt. Daneben habe ich mich hierzu auch durch die 

Tatsache ermutigt gefühlt, dass Baudelaire selbst in seinen 

Petits poèmes en prose (Le spleen de Paris) die klassische 

Reimform hinter sich gelassen hat. 

Die folgende Präsentation der Gedichte verbinde ich jeweils 

mit passenden poetologischen Überlegungen Baudelaires (die 

dieser zu einem großen Teil in Auseinandersetzung mit dem 

Werk Edgar Allan Poes entwickelt hat). Dies soll es erleichtern, 

die Werke in den geistigen Kosmos dieses Dichters einzuord-

nen und seine Gedichte dadurch auch mit seinen eigenen Au-

gen zu sehen. 

Den Nachdichtungen sind jeweils Links zu den französischen 

Originalen beigefügt. In einigen Fällen wird zusätzlich auf Ver-

tonungen von Gedichten Baudelaires hingewiesen. Ein Über-

blick über die sehr zahlreichen musikalischen Interpretationen 

seiner Werke findet sich auf der Website des Baudelaire Song 

Projects (baudelairesong.org) sowie auf Wikipedia: Mise en 

musique des poèmes de Charles Baudelaire. 

  

https://www.baudelairesong.org/
https://fr.wikipedia.org/wiki/Mise_en_musique_des_po%C3%A8mes_de_Charles_Baudelaire
https://fr.wikipedia.org/wiki/Mise_en_musique_des_po%C3%A8mes_de_Charles_Baudelaire


13 
 

2. Die Fleurs du mal – Blumen des Bösen? 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Charles Baudelaire: Selbstporträt beim Rauchen einer Haschischpfeife 

(1844); Paris, Bibliothèque des Arts Décoratifs (Wikimedia commons) 

 

 

  



14 
 

Das Klischee vom "Dichter des Bösen" 

 

Im deutschsprachigen Raum kennen wir die Fleurs du mal als 

"Blumen des Bösen". Eine solche Übersetzung ist insofern ge-

rechtfertigt, als Baudelaire selbst die Kategorie des Bösen aus-

drücklich als zentrale Triebkraft des menschlichen Handelns 

gekennzeichnet hat. Auch einige Gedichte der Fleurs du mal 

sind erkennbar von dieser Sichtweise der menschlichen Natur 

beeinflusst. 

Auf der anderen Seite stellen die Fleurs du mal im Rahmen des 

gesamten gleichnamigen Gedichtbandes aber nur einen Teil-

zyklus dar. Daneben stehen andere Teilzyklen, deren Titel (u.a. 

"Der Wein" oder "Pariser Bilder") auf eine komplexere Kon-

zeption des Bandes hindeuten. 

Mit der Beschränkung auf den Aspekt des Bösen läuft man da-

her Gefahr, Klischees zu folgen, die schon zu Lebzeiten Bau-

delaires von dessen Kritikern verbreitet wurden. Einige seiner 

Gedichte waren zeitweilig sogar verboten. 

Als "böse" oder zumindest als verrucht galt der Dichter vor 

allem deshalb, weil er es gewagt hatte, die Kehrseite der bür-

gerlichen Gesellschaft, also das aus deren Perspektive "Böse" 

– die Bettler, die Huren, die nichtsnutzigen Herumtreiber, die 

Kranken, die Säufer und die Liebhaber anderer Drogen, aber 

auch das Alter und den Tod – dichterisch darzustellen. 

  



15 
 

Mehrdeutigkeit von "le mal" 

 

Vor diesem Hintergrund erscheint es sinnvoll, noch einmal da-

ran zu erinnern, dass die Bedeutung von "le mal" sich keines-

wegs auf "das Böse" beschränkt. In zahlreichen Wendungen 

deutet der Begriff vielmehr auch auf Schmerz, Kummer und 

körperliches Unwohlsein hin. So bezeichnet "le mal du pays" 

das Heimweh, und wer "mal au cœur" hat, der leidet nicht un-

bedingt an Herzschmerzen, sondern womöglich lediglich an 

Übelkeit. Dies macht das Bild von den Fleurs du mal schillern-

der, als es in der deutschen Übersetzung erscheint. 

Hieraus leitet sich auch die Einteilung der folgenden Darstel-

lung einzelner Aspekte der Fleurs du mal am Beispiel ausge-

wählter Gedichte ab. Ich werde dabei zunächst von den unter-

schiedlichen Bedeutungsmöglichkeiten ausgehen, die sich für 

das Bild der "Fleurs du mal" ergeben, wenn man es auf Bau-

delaires poetologische Ausführungen und die konkreten Ge-

dichte des Bandes bezieht. Von dieser Grundlage aus werde 

ich anschließend noch auf weitere Bedeutungsaspekte des 

Gedichtbands eingehen. 

  



16 
 

3. Die Fleurs du mal als Blumen des (absolut) Bösen 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Franz von Stuck (1863 – 1928): Luzifer (1890) 

Sofia, Nationalgalerie der Schönen Künste (Wikimedia commons) 

 

  



17 
 

Befreiendes Bekenntnis zur Prägung durch das Böse 

 

Im Rahmen seiner Beschäftigung mit dem Werk Edgar Allan 

Poes hat Baudelaire sich auch ausführlich mit der darin wider-

gespiegelten "natürlichen Boshaftigkeit des Menschen" aus-

einandergesetzt. Die Einsicht in die "angeborene Perversität 

des Menschen" hat für ihn dabei auch etwas Befreiendes. 

Denn sie stellt laut Baudelaire ein willkommenes Gegenge-

wicht dar zu 

 

"all diesen Festtagsreden auf die Menschlichkeit, all die-

sen Schmeichlern und Schwindlern, die in allen möglichen 

Variationen wiederholen: 'Ich bin [moralisch] gut gebo-

ren, und ihr auch, und wir alle, wir alle sind [moralisch] 

gut geboren!' – wobei sie vergessen, nein! so tun, als 

würden sie, diese Gleichmacher wider besseres Wissen, 

vergessen, dass wir alle durch das Böse gezeichnet sind" 

(NN I). 

 

Das Böse als Werkzeug in der Hand Gottes 

 

Konkret beschreibt Baudelaire das Böse, in Anlehnung an Poe, 

als "geheimnisvolle Kraft" und "angeborene Neigung", ohne 

die "eine Reihe menschlicher Handlungen (…) unerklärbar" 

bliebe: 

 

"Diese Handlungen gewinnen ihren Reiz allein daraus, 

dass sie boshaft und gefährlich sind; sie besitzen die An-

ziehungskraft des Abgründigen. Diese primitive, unwider-



18 
 

stehliche Kraft ist die natürliche Perversität, die dazu 

führt, dass der Mensch stets gleichzeitig Totschläger und 

Selbstmörder, Mörder und Scharfrichter ist. (…) 

Die Unmöglichkeit, ein vernünftiges Motiv für bestimmte 

boshafte und gefährliche Handlungen zu finden, könnte 

uns dazu veranlassen, sie auf die Einflüsterungen des 

Teufels zurückzuführen, wenn die Erfahrung und die Ge-

schichte uns nicht lehren würden, dass Gott oftmals eben 

diese Handlungen für die Wiedererrichtung der Ordnung 

und die Züchtigung der Missetäter nutzt; – nachdem er 

sich derselben Missetäter als Komplizen bedient hat" 

(ebd.). 

 

Umkehrung der biblischen Geschichte von Abel und Kain 

 

Als eine Art Schlussfolgerung aus diesen Überlegungen kann in 

den Fleurs du mal das Gedicht Abel et Caïn (FM 144, S. 329) 

gedeutet werden. Darin wird zunächst die paradiesische Be-

vorzugung des Geschlechts Abels und die gleichzeitige infer-

nalische Knechtung des Geschlechts Kains geschildert. 

In einer abrupten Umkehrung des biblischen Mythos vom 

Brudermord Kains an Abel heißt es dann jedoch im zweiten 

Teil des Gedichts, dass mit dem "Aas" des Geschlechts Abels 

die verbrannte Erde gedüngt werde: Allen von Gott gewährten 

Wohltaten zum Trotz habe dieses Geschlecht die Welt mit 

Krieg und Zerstörung überzogen. 

Daraus wird in dem Gedicht die drastische Schlussfolgerung 

abgeleitet, dass Kain sein Werk schlicht nicht vollendet habe. 



19 
 

Wenn nämlich Gott ein vom Bösen geprägtes Geschlecht ge-

fördert hat, ist er offenbar selbst im Kern "böse". Deshalb wird 

Kain am Ende aufgefordert, Gott "aus dem Himmel zu wer-

fen". 

 

Der Satan als Erlöser der Menschen 

 

Aus dieser radikalen Abkehr vom christlichen Weltbild ergibt 

sich in den Litanies de Satan (FM 145, S. 332 – 334) auch eine 

völlige Neubewertung des Teufels. Als "Antichrist" erscheint 

dieser nun als positiver Gegenspieler des als "böse" entlarvten 

Gottes. 

Der Teufel ist in den Litanies de Satan der wahre Erlöser, der-

jenige, der "die menschlichen Ängste heilt", weil er ebenso 

verstoßen ist wie die Ärmsten der Armen, die Verbannten, die 

zum Tode Verurteilten, d.h. alle, die unter der von Gott den 

Menschen eingepflanzten Boshaftigkeit leiden. An ihn müssen 

sich folglich auch die in den Litanies de Satan formulierten 

Fürbitten der Verzweifelten richten. 

Durch seine bloße Existenz als Widersacher Gottes wird der 

Satan zum "Adoptivvater all jener, die Gottvater in seiner 

dunklen Wut / aus dem himmlischen Paradies verjagt hat". Er 

ist es, der "sein Zeichen auf die Stirn des mitleidslosen, nieder-

trächtigen Krösus setzt" und der als "Beichtvater der Gehäng-

ten" "dem Geächteten jenen ruhigen, entrückten Blick 

schenkt, / der ein ganzes Volk rund um ein Schafott ver-

dammt" (ebd.). 

 



20 
 

Das "Böse" in den Fleurs du mal: drei exemplarische Ge-

dichte 

 

Die folgenden drei Gedichte thematisieren die "bösen", zer-

störerischen Kräfte der menschlichen Natur unter drei unter-

schiedlichen Aspekten: 

• In Le revenant (Der Wiedergänger) werden die destruktiven 

Kräfte aus der Sicht desjenigen beschrieben, der lustvoll die 

Zerstörung anderer betreibt. Der Titel des Gedichts ver-

weist zunächst auf die Gothic Novel, die Baudelaire insbe-

sondere über das Werk Edgar Allan Poes vertraut war. Da-

neben lässt es aber auch an Formen psychischer Gewalt 

denken, durch die Menschen einander unter Druck setzen 

können. 

• In La fontaine de sang (Die Quelle aus Blut) werden die de-

struktiven Kräfte aus der Perspektive des Opfers themati-

siert, das sich entweder willentlich für andere aufopfert, 

von diesen ausgenutzt oder unter dem Druck der Verhält-

nisse zur Selbstaufopferung gezwungen wird. 

• In La destruction (Die Zerstörung) richten sich die destrukti-

ven Kräfte gegen das eigene Ich, das sich im Drogen- oder 

Liebesrausch oder auch in der künstlerischen Ekstase selbst 

verzehrt. Am Ende mündet hier gerade die scheinbar be-

freiende Wirkung des Rausches in eine absolute Verlassen-

heit, in eine vollendete Seelennacht, in die selbst der göttli-

che Gnadenstrahl nicht mehr vordringen kann. In dem Ge-

dicht hat Baudelaire, der selbst den verschiedenen Formen 



21 
 

des Rausches alles andere als abgeneigt war, sicher auch 

eigene Erfahrungen verarbeitet. 

 

 

Gedichte 

 

Der Wiedergänger 

(Le revenant; FM 65, S. 186; Vertonung von Mens Divinior) 

 

Ein Engel mit flackerndem Blick, 

so suche ich des Nachts dich heim 

und schleiche aus dem Schattenmeer 

geräuschlos mich in deinen Schlaf. 

 

Mondscheinkalt sind meine Küsse, 

ich streichle dich wie eine Schlange, 

die heimlich über einer Grube 

dich in die dunkle Tiefe zieht. 

 

Wenn der Morgen bleiern graut, 

ist verwaist mein Platz und kalt, 

bis der nächste Tag zerfällt. 

 

Wo and're zärtlich dich bezwingen, 

mache ich durch das Entsetzen 

mir deine Jugend untertan. 

  

https://fr.wikisource.org/wiki/Les_Fleurs_du_mal/1868/Le_Revenant
https://www.youtube.com/watch?v=Pz-R3uvWVHE&t=1s


22 
 

Die Quelle aus Blut 

(La fontaine de sang; FM 138, S. 315) 

 

Wie eine Quelle, die sich rhythmisch schluchzend leert, 

fühl' ich flutend manchmal mich verbluten. 

Plätschernd höre ich mein Blut entweichen – 

ein Wundmal aber kann ich nicht ertasten. 

 

So netzt mein Blut die Kehle aller Wesen, 

tränkt wie ein Weinberg ganze Städte, 

taucht in purpurne Gewänder 

das Land, von dem nur Inseln bleiben. 

 

Wie oft wollt' ich in Wein das Blut 

verwandeln, das mich treulos flieht, 

um selbst mir Trost daraus zu keltern! 

 

Und liebend Blut mit Blut zu stillen? 

Ach! Ein Fakirbrett ist mir die Liebe, 

das mich in andere verbluten lässt. 

 

  

https://fr.wikisource.org/wiki/Les_Fleurs_du_mal/1868/La_Fontaine_de_sang


23 
 

Die Zerstörung 

(La destruction; FM 134, S. 308; Vertonung von Jean Charles Wintrebert) 

 

Unmerklich immer spinnt der Atem 

meines Dämons sich um meine Wege. 

Einatmend spür' ich sein Verlangen 

lodernd meine Lunge fluten. 

 

In leuchtenden Gewändern lockt er – 

als engelsgleicher Körper hier, als Traum 

vom Demiurgenkünstler dort – mich tief 

in Höhlen, wo der Rausch regiert. 

 

Geheimen Zauber trinken meine Lippen 

gierig von des Dämons Mund, bis lähmend 

Erschöpfung mich und Wahn umfangen. 

 

Erwachend irre ich durch weite Wüsten, 

wo die Wunden, Gottes Blick verborgen, 

bluten bis zum Jüngsten Tag. 

  

https://fr.wikisource.org/wiki/Les_Fleurs_du_mal/1868/La_Destruction
https://soundcloud.com/jcwintrebert


24 
 

4. Die Fleurs du mal als Blumen des Schmerzes 

 

 

 

 

Louis-Jean-François Lagrenée (1724 – 1805): Die Melancholie (1785) 

Paris, Musée du Louvre (Wikimedia commons) 

 

  



25 
 

"Ennui" und "Spleen" als Schlüsselbegriffe der Fleurs du mal 

 

Wie in Kapitel 2 ausgeführt, sind die Fleurs du mal nicht in je-

dem Fall "Blumen des Bösen". Die "kränklichen Blumen", die 

Baudelaire in der Widmung seines Gedichtbandes an Théo-

phile Gautier ankündigt, können vielmehr auch dem Schmerz 

entwachsen. 

"Ennui" und "Spleen" sind denn auch Schlüsselbegriffe in den 

Fleurs du mal. Beide Begriffe sind schwer zu übersetzen, ver-

weisen jedoch in ihrer assoziativen Verknüpfung von Lebens-

überdruss und Schwermut, Langeweile und unbestimmtem 

Groll auf den charakteristischen Gemütszustand des moder-

nen Menschen, seine Entfremdungsgefühle und sein Unbe-

haustsein in einer Welt, die ihr selbstverständliches Sinn- und 

Ordnungsgefüge verloren hat. 

"Spleen" bezeichnete im Englischen zunächst nur die Milz. 

Weil diese aber in früheren Jahrhunderten als Ausgangsorgan 

für die verschiedenen Stimmungslagen galt, erhielt "spleen" 

auch die übertragene Bedeutung "Verstimmtheit". Im Deut-

schen wurde daraus eine halb ironische Bezeichnung für unor-

thodoxe Angewohnheiten, also bestimmte Macken, die je-

mand pflegt. Im Französischen dagegen blieb die Bedeutung 

von "spleen" als Lehnwort näher am englischen Original und 

bezeichnet eine melancholische Stimmung, die sich bis zum 

Lebensüberdruss steigern kann. 

  



26 
 

Der Ennui als weltverschlingendes "Ungeheuer" 

 

Die Bedeutung des "Ennui" für die Fleurs du mal erhellt bereits 

aus dem Vorwort zu dem Gedichtband (ursprünglicher Titel Au 

lecteur / An den Leser). Darin entwirft Baudelaire zunächst ein 

düsteres Kaleidoskop menschlicher Laster und Verirrungen. Im 

Anschluss daran beschwört er den Ennui mit folgenden Wor-

ten: 

 

"Unter all den finst'ren Ungeheuern, 

die kreischen und heulen, knurren und kreuchen 

im Laster-Zoo der Menschen, 

ist eins besonders hässlich und gemein! 

 

Es schreckt dich nicht mit wildem Fuchteln oder Schreien – 

und würde in ein Trümmerfeld 

doch allzu gern die Welt verwandeln, 

in einem großen Gähnen sie verschlingen. 

 

Dies Ungeheuer ist: der Ennui! 

Im Auge eine stumme Träne, 

träumt er, an einer Wasserpfeife kauend, 

vom Todesfunkeln der Schafotte." (FM 80 f.) 

 

Der Ennui erscheint so als eine Art umfassender Lebensüber-

druss. In der Variante des "ennui romantique" weist er aller-

dings auch Bezüge zum romantischen Weltschmerz auf. Hier 

bezeichnet er die Gefühlslage eines Menschen, der sich nach 

einem in einer fernen Vergangenheit oder in fernen Welten 



27 
 

verorteten Paradies sehnt – wobei er sich stets bewusst bleibt, 

dass dieses Paradies für ihn unerreichbar ist. 

 

Das "Böse" als "verletzende Dissonanz" 

 

Mit dem Aspekt des "Bösen" sind "Ennui" und "Spleen" 

dadurch verbunden, dass sie teilweise gerade aus dem Leiden 

an der Unvollkommenheit der menschlichen Natur und des 

menschlichen Daseins erwachsen. 

So mag das "Böse" oder das "Laster" zwar, wie Baudelaire 

ausführt, für "den Intellekt und das Gewissen" ein "Anschlag 

auf das Gerechte und das Wahre" sein. "Poetische Gemüter" 

würden sich jedoch viel direkter davon getroffen fühlen. Für 

sie seien das Böse und seine Manifestationen eine "Beleidi-

gung der Harmonie, eine verletzende Dissonanz (…), eine Art 

von Verfehlung gegen Rhythmus und Klang des Universums" 

(NN IV). 

 

"Spleen et Idéal": Die kompensatorische Funktion der Dich-

tung 

 

Der Dichtung kommt vor diesem Hintergrund nicht bloß eine 

tröstende Funktion zu. Ihre "Blumen" sollen nicht einfach nur 

dazu dienen, das Unvollkommene erträglicher zu machen. 

Vielmehr soll in ihnen – wie der Titel des einleitenden Teils der 

Fleurs du mal ("Spleen et Idéal") andeutet – für einen kurzen 

Augenblick das Ideal einer vollkommenen Welt aufscheinen. 



28 
 

Dies geschieht auf dreierlei Weise: Das Vollkommene kann 

zum einen unmittelbar dichterisch beschworen werden. Es 

kann zum anderen aber auch implizit erkennbar werden, als 

positives Gegenbild zu der beschriebenen irdischen Unvoll-

kommenheit und dem Leiden an dieser. 

Nicht zuletzt kann die Vollkommenheit auch durch die dichte-

rische Harmonie angedeutet werden. Indem die Unvollkom-

menheit des menschlichen Daseins in den harmonischen 

Raum der Poesie bzw. allgemein der Kunst transponiert wird, 

ist sie zumindest in deren Bereich suspendiert: 

 

"Wenn ein erlesenes Gedicht einem Tränen in die Augen 

treibt, so sind diese Tränen nicht Ausdruck überbordender 

Freude. Sie verweisen vielmehr auf die verfeinerte Melan-

cholie (…) eines im Unvollkommenen ausgesetzten We-

sens, das in eben diesem Augenblick, auf eben dieser 

Erde, einen Blick ins Paradies erhaschen möchte" (NN IV). 

 

 

Gedichte 

 

Schwermut 

(Spleen*; FM 78, S. 199; Vertonung von Jean-Baptiste Clementi) 

 

Erinnerungen lagern in mir wie aus tausend Jahren … 

 

Mein Herz ist ein gewaltiges Gewölbe, 

ein Labyrinth aus Kellern, eine Pyramide, 

ein Massengrab, in dem Erinnerungen lagern 

https://fr.wikisource.org/wiki/Les_Fleurs_du_mal/1868/Spleen_(%C2%AB_J%E2%80%99ai_plus_de_souvenirs_que_si_j%E2%80%99avais_mille_ans_%C2%BB)
https://www.youtube.com/watch?app=desktop&v=J--7th7_oXY


29 
 

bis zum Rand. Altäre mit geheimen Schreinen, 

Tempel mit verborg'nen Gängen 

verblassen vor dem Schatz, den ich behüte. 

 

Ein Friedhof bin ich, den das Mondlicht meidet, 

wo ihren Reigen reuevoll die Verse tanzen 

um die, die mir am teuersten gewesen. 

Ich bin ein Speicher voller welker Rosen, 

mit abgelegten Moden und verblassten Bildern, 

aus denen klagend die Erinn'rung strömt 

wie eine Blume, die der Abendwind zerpflückt. 

 

Wenn die Lawinenwand des Winters lähmend 

auf den Uhren lastet, jeden Schritt erstickend, 

dehnt ins Unendliche die Schattenschwingen 

der dunkle Vogel der Melancholie. 

 

Heute noch in der Welt, wirst bald 

ein Fels du sein in einer fernen Brandung, 

ein Dünenhang in einer Nebelwüste, 

eine Sphinx, die keine Karte kennt 

und die nur dann erwacht, wenn selbstvergessen 

die Abendsonne über ihre Seele streicht. 

 

* Spleen: zweites von vier Gedichten mit diesem Titel in Les Fleurs du 

mal 

 

  



30 
 

Der Abgrund 

(Le gouffre; FM 102, S. 237) 

 

In Taten, Wünschen, Träumen, Worten – aus allem 

gähnt mein Abgrund mir entgegen. Ein Schatten, 

folgt er mir auf allen Wegen, und erdig 

weht sein Atem über meine Haut. 

 

Im Meer, am Strand, auf Bergen und im tiefsten Tal – 

überall derselbe finst're, unfliehbare Raum. 

Vielköpfige und rastlose Gespenster 

wandeln durch den Abgrund meiner Träume. 

 

Der Schlund des Schlafes saugt mich tief 

hinab ins Spiegelkabinett der Angst. 

Taumelnd sieht mein Geist sich kentern. 

 

Grenzenlos lauert hinter jedem Fenster 

das Nichts. Beneidenswertes Nichts! Du kennst 

das Ächzen nicht von Schiffen, die am Abgrund schlingern. 

 

  

https://fr.wikisource.org/wiki/Les_Fleurs_du_mal/1868/Le_Gouffre


31 
 

Der Anhauch des Nichts 

(Le goût du néant; FM 82, S. 205) 

 

Mein Geist, das alte, einst so streitlustige Pferd, 

scheut heut' vor jedem Hindernis. 

Die Hoffnung, die ihm einst die Sporen gab, 

ist selbst erschlafft. So füge ohne Scham, 

 

mein Herz, dich in dein Schindmährengeschick! 

 

Mein Geist, ein lahmer Vagabund, erklimmt 

nicht mehr die Berge der Gedanken, durchschwimmt 

kein Liebesmeer, versinkt nicht mehr 

im Himmel der Musik. So lasst es ruhn, 

 

mein Herz, dem Duft des Frühlings längst verschlossen. 

 

Mit jedem Augenblick verschluckt mich mehr 

die Zeit, wie Schnee einen erstarrten Leib. 

Die Welt, ein fernes Puppenspiel, irrt haltlos 

durch den Raum. So nimm, Lawine, auf 

 

mein heimatloses Herz in deinen Sturz. 

  

https://fr.wikisource.org/wiki/Les_Fleurs_du_mal/1868/Le_Go%C3%BBt_du_n%C3%A9ant


32 
 

5. Die Fleurs du mal als Blumen der Nacht 

 

 

 

 

Victor Florence Pollet (1811 – 1883): Selene und Endymion 

(zwischen 1850 und 1860; Ausschnitt); Wikimedia commons 

  



33 
 

Plädoyer gegen die Wächter der klassischen Ästhetik 

 

Ein weiterer Bedeutungsaspekt der Fleurs du mal bezieht sich 

auf Baudelaires Ablehnung einer Poetik, die durch ein strenges 

Regelwerk künstlerische Kreativität und Erneuerung erstickt. 

Die "Blumen des Bösen" erscheinen vor diesem Hintergrund 

als trotziges Bekenntnis zu einer Literatur, die sich bewusst 

diesem Regelwerk verweigert. 

Im Rahmen seines sarkastischen Plädoyers gegen die Wächter 

der klassischen Ästhetik hat Baudelaire auch jene positive 

Wertung des Begriffs "décadence" (Verfall) geprägt, aus der 

später die Bezeichnung "Décadence-Literatur" abgeleitet wor-

den ist: 

 

"Literatur des Verfalls [décadence]! – Leere Worte, mit ei-

nem emphatischen Gähnen hingeworfen aus dem Mund 

jener rätsellosen Sphinxe, die vor den heiligen Toren der 

klassischen Ästhetik wachen. Jedes Mal, wenn das apo-

diktische Urteil ertönt, kann man sich sicher sein, dass das 

kritisierte Werk vergnüglicher ist als die Ilias. Es wird sich 

mit Sicherheit um ein Gedicht oder um einen Roman mit 

überraschendem Aufbau handeln, mit einem herrlich aus-

geschmückten Stil und einer meisterhaften Handhabung 

von Sprache und Prosodie" (NN I). 

 

Baudelaire und Poe: Die Träume als "die einzigen Realitäten" 

 

Baudelaire geht davon aus, dass die interessanteren dichteri-

schen "Blumen" gerade aus einer Überwindung der klassi-



34 
 

schen Ästhetik erwachsen. Deren festes Formen- und The-

meninventar täusche eine Klarheit vor, welche die Vielfalt des 

Lebens de facto nur überdecke, anstatt sie dichterisch zu ge-

stalten. So setzt er seine Hoffnung gerade auf den Untergang 

der "Sonne" der klassischen Ästhetik: 

 

"In den Farbenspielen dieser sterbenden Sonne werden 

bestimmte dichterische Gemüter neue Wonnen finden; sie 

werden dort leuchtende Säulengänge entdecken, Was-

serfälle aus geschmolzenem Metall, flammende Para-

diese, einen traurigen Glanz, die Wollust des Bedauerns, 

den ganzen Zauber der Träume, die Erinnerungsbilder des 

Opiums. Und der Sonnenuntergang wird ihnen in der Tat 

als wunderbare Allegorie einer Seele voller Leben erschei-

nen, die hinter dem Horizont mit einem herrlichen Vorrat 

an Gedanken und Ideen untergeht" (NN I). 

 

Die Beschreibung dessen, was aus der Überwindung der klas-

sischen Ästhetik erwachsen soll, zeigt, dass es dabei nicht nur 

um eine formale Erneuerung geht. Intendiert ist vielmehr auch 

ein qualitativ anderer Realitätsbezug, in dem die Innenwelt 

des Menschen mit ihrer utopisch-visionären Kraft eine größere 

Rolle spielt. Baudelaire zitiert in diesem Zusammenhang 

mehrfach Poe, für den "alle Gewissheit (…) in den Träumen" 

liege und der demzufolge sein Prosagedicht Eureka (1848) 

auch jenen gewidmet habe, "die an die Träume als die einzi-

gen Realitäten glauben" (NN III). 

Zwei Gedichte aus den Fleurs du mal lassen sich unmittelbar 

auf dieses Zitat beziehen. Das eine lautet Tristesses de la lune. 



35 
 

Da "lune", anders als das deutsche Wort "Mond", im Französi-

schen weiblich ist, muss der Begriff hier mit einem zusätzli-

chen Attribut versehen, also etwa als "Mondgöttin" übersetzt 

werden. 

Wie dieses Gedicht thematisiert auch das zweite Gedicht, La 

fin de la journée (Das Ende des Tages), das Leben des Dichters 

auf der "Nachtseite" des Lebens. Dies lässt sich zum einen auf 

seine Außenseiterstellung in der bürgerlichen Gesellschaft, 

zum anderen aber auch auf sein qualitativ anderes geistiges 

Koordinatensystem beziehen, in dem Träume, Phantasie und 

Intuition einen größeren Stellenwert haben als in der zweckra-

tionalen Wirtschaftswelt. 

 

  



36 
 

Gedichte 

 

Mondmelancholie 

(Tristesses de la lune; FM 67, S. 188; Vertonung von Régis Flécheau; Sän-

ger: Nicolas Gabet) 

 

In trägen Träumen still versinkend, lagert 

auf ihrem Sternenbett des Mondes Göttin, 

wie eine fremde Schönheit, die zerstreut 

im Schlaf sich über ihre Brüste streicht. 

 

Getragen von lawinenweichen Flügeln, 

gibt sie sich einer tiefen Ohnmacht hin 

und reist durch ihre Nachtgesichte, 

die sich wie Blüten aushauchen ins All. 

 

Und manchmal löst aus ihrem müden Sehnen 

sich flüchtig eine Tränenperle. 

Dann birgt, ein mitleidsvoller Schlafverächter, 

 

ein Dichter diese Sternenscherbe 

mit dem Traumgefunkel – und legt sie, 

fern dem Blick der Sonne, in sein Herz. 

 

  

https://fr.wikisource.org/wiki/Les_Fleurs_du_mal/1868/Tristesses_de_la_lune
https://www.youtube.com/watch?v=Zs6smkXczRc&t=1s


37 
 

Das Ende des Tages 

(La fin de la journée; FM 149, S. 342) 

 

Unter gespensterfahlen Himmeln 

rennt, tanzt mit gellendem Geschrei 

und dreht sich ohne Grund das Leben. 

Und so, sobald am Horizont 

 

sich der Palast der Nacht erhebt 

und unter seinem Dach begräbt 

die Scham, den Hunger und den Schmerz, 

seufzt der Poet: "Endlich zu Haus! 

 

Wie sehnt mein ganzes Wesen sich 

heim in das Wiegenlied der Nacht! 

Mein Herz, von düst'ren Träumen voll, 

 

wie fühlt es sich geborgen dort! 

O Lebensquell der Finsternis, 

hüll mich in deine Daunen ein!" 

 

  

https://fr.wikisource.org/wiki/Les_Fleurs_du_mal/1868/La_Fin_de_la_journ%C3%A9e


38 
 

6. Die Fleurs du mal als Blumen des scheinbar Bösen 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Edvard Munch (1863 – 1944): Verzweiflung (1894) 

Oslo, Munch Museum (Wikimedia commons) 

 

  



39 
 

Die "Idee der Nützlichkeit" als Gegensatz zur "Idee der 

Schönheit" 

 

Eine weitere Möglichkeit, das Bild von den "Blumen des Bö-

sen" zu deuten, bezieht sich auf die Perspektive derer, die der 

entsprechenden Art von Dichtung ablehnend gegenüberste-

hen. Die "Fleurs du mal" wären demnach lediglich in dem 

Sinne "böse", dass sie von bestimmten Menschen für mora-

lisch verwerflich gehalten werden. 

Bei diesem Personenkreis handelt es sich um jene Menschen, 

die ihr Denken und Handeln ganz der vorherrschenden "Idee 

der Nützlichkeit" (NN III) unterordnen. In deren Augen er-

scheint folglich alles, was keinen konkreten, insbesondere 

wirtschaftlichen Nutzen bringt, als überflüssig. 

Die Kunst ist aus dieser Sicht allerdings nicht einfach nur 

wertlos. Vielmehr stellt sie, indem sie ihren Sinn aus sich 

selbst generiert, statt auf einen außer ihr liegenden ökonomi-

schen Wert abzuzielen, das utilitaristische Wirtschafts- und 

Gesellschaftsmodell grundsätzlich in Frage. So betont auch 

Baudelaire, dass kaum etwas der "Idee der Schönheit" so 

feindselig gegenüberstehe wie die "Idee der Nützlichkeit" 

(ebd.). 

 

Außenseiterposition des Dichters in der bürgerlichen Gesell-

schaft 

 

Hiervon kann natürlich auch das Bild des Dichters nicht unbe-

rührt bleiben. Dieser ist in einer utilitaristisch ausgerichteten 



40 
 

Gesellschaft notwendigerweise Außenseiter. Die ablehnende 

Haltung, mit der er konfrontiert ist, wird dabei noch dadurch 

verstärkt, dass er zur Projektionsfläche für verdrängte Frei-

heitswünsche wird. 

Unbewusst sehen die in das Korsett des bürgerlichen Alltags 

Gezwängten in dem ungebundenen Leben des Künstlers ge-

nau das verwirklicht, was sie sich selbst versagen. Gerade ein 

produktiver Schriftsteller sei folglich, so Baudelaire, "den Dif-

famierungen und den Verleumdungen der Machtlosen, dem 

Neid der Reichen – diesem Neid, der ihre Strafe ist! – und den 

Rachegelüsten eines mittelmäßigen Bürgertums" ausgesetzt 

(NN II). 

Baudelaires bekannteste dichterische Thematisierung der Au-

ßenseiterrolle des Dichters in der bürgerlichen Gesellschaft ist 

wohl das Gedicht Der Albatros, das er 1861 in die zweite Aus-

gabe der Fleurs du mal an prominenter Stelle eingefügt hat. 

Darin wird der im Himmel herrschaftlich, am Boden aber un-

beholfen wirkende Albatros mit dem Dichter verglichen, der in 

seiner Kunst Großes leisten kann, während er an den Anforde-

rungen des bürgerlichen Alltags scheitert. 

 

Biographische Hintergründe von Baudelaires Außenseiter-

rolle 

 

Im Kern bleibt das Bild des Dichters in L'albatros allerdings der 

Vorstellung eines genialischen Außenseiters verhaftet. Dem 

steht ein Gedicht wie L'ennemi (Der Feind) gegenüber, das von 



41 
 

den widrigen – inneren wie äußeren – Umständen handelt, 

gegen die sich die Dichtung behaupten muss. 

Dafür mag es auch biographische Hintergründe geben. Bau-

delaire war noch keine sechs Jahre alt, als er seinen Vater 

verlor. Als seine Mutter anderthalb Jahre später erneut heira-

tete, erhielt Baudelaire einen Stiefvater, der auf der militäri-

schen Karriereleiter bis zum Brigadegeneral aufstieg und es 

zusätzlich zu Botschafter- und Senatorenehren brachte. Bei 

der Erziehung seines Stiefsohns setzte er demzufolge auf eben 

jene Disziplin, der er selbst seine Erfolge zuschrieb. 

Baudelaire aber hatte andere Interessen. Schon als knapp 15-

Jähriger gewinnt er einen Dichterwettbewerb (für Werke in 

lateinischer Sprache), mit 18 wird er wegen Verhaltensauffäl-

ligkeiten von der Schule geworfen und muss sich extern auf 

die Reifeprüfung vorbereiten – die er allerdings trotzdem be-

steht. 

Das 100.000 Goldfranken starke väterliche Erbe, das er sich 

mit Erreichen der Volljährigkeit auszahlen lässt, verprasst Bau-

delaire innerhalb kurzer Zeit. Die Familie lässt ihn daraufhin 

zwei Jahre später unter Vormundschaft stellen und ihm nur 

noch monatliche Unterhaltszahlungen zukommen. In der 

Folge leidet der Dichter unter chronischer Geldnot. Schon 

1845 denkt er, bedrängt von den Gläubigern, kurzzeitig an 

Selbstmord. 1862 erwirkt ein Gläubiger einen Haftbefehl ge-

gen ihn, dem Baudelaire sich nur knapp durch eine Flucht nach 

Belgien entziehen kann. 

Seit 1842 pflegt Baudelaire eine überaus "dynamische" Bezie-

hung zu der in Haiti geborenen Schauspielerin und Tänzerin 



42 
 

Jeanne Duval. Mehrfach trennt sich das Paar, mehrfach 

kommt es zu tränenreichen Versöhnungen. Daneben hat Bau-

delaire jedoch auch einige andere Liebschaften. Hieraus resul-

tiert mutmaßlich seine Erkrankung an der Syphilis, an deren 

Folgen er 1867 im Alter von nur 46 Jahren stirbt. 

 

Von der schwierigen Kultivierung des Gartens der Dichtung 

 

Die melancholische Grundierung von Baudelaires Dichtung 

wurzelt zweifellos auch in diesen biographischen Fakten. In 

den meisten seiner Gedichte erscheint der eigene seelische 

Schmerz freilich in einer sublimierten Form, der das Persönli-

che in den Hintergrund rückt. 

Auch das Gedicht Der Feind kann zunächst allgemein auf die 

Schwierigkeiten bezogen werden, mit denen sich ein Künst-

lerleben in einer auf die "Idee der Nützlichkeit" ausgerichteten 

Gesellschaft konfrontiert sieht. Mehr als in anderen Werken 

Baudelaires lassen die Verse jedoch auch seine ganz persönli-

chen Probleme erahnen, mit denen er auf seinem Weg als 

Dichter zu kämpfen hatte. 

Das Gedicht ist so ein Beleg dafür, dass ihm die "Blumen" der 

Dichtung nicht wie von selbst in den Schoß gefallen sind. Viel-

mehr erscheinen sie als Resultat einer langwierigen, oft mü-

hevollen "Kultivierung" des dichterischen Gartens. 

 

  



43 
 

Gedichte 

 

Der Albatros 

(L'albatros; FM 2, S. 89; Vertonung im Fado-Stil von Lizzie Levée) 

 

Oftmals, um sich zu zerstreuen, fangen die Matrosen 

Albatrosse, diese erhabenen Meeresvögel 

und versonnenen Reisegefährten der Schiffe, 

die über den finsteren Abgründen gleiten. 

 

Ausgesetzt auf den harten Planken, 

lassen diese Himmelsboten, verzagt und ungeschickt, 

jammervoll ihre großen weißen Flügel 

wie Ruder über den Boden schleifen. 

 

Wie linkisch wirkt der geflügelte Reisende nun! 

Wie unbeholfen hinkt der Majestätische! 

Einer reizt seinen Schnabel mit einer Tabakspfeife, 

ein anderer äfft humpelnd den König der Lüfte nach. 

 

Der Dichter ähnelt jenem Fürst der Wolken, 

im Sturm daheim, von keinem Pfeil erreicht. 

Verbannt auf die Erde, umstellt von Gelächter, 

hindern seine Flügel eines Riesen ihn am Gehen. 

 

  

https://fr.wikisource.org/wiki/Les_Fleurs_du_mal/1868/L%E2%80%99Albatros
https://www.youtube.com/watch?v=dAVFuS2S0oQ


44 
 

Der Feind 

(L'ennemi; FM 10, S. 101; Vertonungen von Fred und Léo Ferré) 

 

Meine Jugend war nichts als ein finst'res Gewitter, 

hier und da gestreift von einem Sonnenstrahl. 

Verwüstet von Donner und Regen, sind zu roter Reife 

nur wenige Früchte in meinem Garten gelangt. 

 

So hat der Herbst meinen Geist gefärbt, 

und ich musste zu Schaufel und Rechen greifen, 

damit die Erde, ausgehöhlt von grabesgroßen Löchern 

durch die Flut, sich neu in meinem Garten sammle. 

 

Allein wer weiß es, ob die Blumen, die ich mir erträume, 

je aus dem strandgleich ausgeschwemmten Boden 

geheime Kraft zum Wachsen saugen werden? 

 

O Schmerz! O Schmerz! Die Zeit frisst alles Leben auf, 

und der finstere Feind, der an unserem Herzen nagt, 

wächst und gedeiht von dem Blut, das wir verlieren. 

  

https://fr.wikisource.org/wiki/Les_Fleurs_du_mal/1868/L%E2%80%99Ennemi
https://www.youtube.com/watch?v=w2anT_PODRI&t=11s
https://www.youtube.com/watch?v=olRLVU39_bQ


45 
 

7. Baudelaire als Kritiker der modernen Gesellschaft 

 

 

 

 

 

Edvard Munch (1863 – 1944): Melancholie (1894) 

Wikimedia commons 

 

  



46 
 

Zivilisations- und Fortschrittsskepsis bei Baudelaire 

 

Seine Kritik am utilitaristischen Wirtschafts- und Gesell-

schaftsmodell führt bei Baudelaire auch zu einer allgemeinen 

Zivilisationskritik. Ausdrücklich verteidigt er dabei die so ge-

nannten "Wilden" bzw. die "primitiven" Völker gegen das Kli-

schee der Rückständigkeit. Kein moderner Mensch könne 

seine "trägen Augen und (…) ertaubten Ohren" mit den Sinnen 

der in der Wildnis lebenden Menschen vergleichen, deren Au-

gen "den Nebel durchdringen" und deren Ohren "das Gras 

wachsen hören". Als unterentwickelt erscheint aus dieser Per-

spektive eher die zivilisierte Welt: 

 

"Wenn man den modernen Menschen, den zivilisierten 

Menschen, mit dem primitiven Menschen vergleicht, oder 

vielmehr eine zivilisiert genannte mit einer primitiv ge-

nannten Nation, die von all unseren geistreichen Erfin-

dungen (…) abgeschnitten ist – wer könnte Letztere dann 

nicht im Vorteil sehen?  

Durch sein Wesen, schon allein aus Notwendigkeit, ver-

fügt der in der Wildnis lebende Mensch über ein enzyklo-

pädisches Wissen, während der zivilisierte Mensch sein 

Wissen durch die unendlich kleinen Regionen seiner Spe-

zialgebiete begrenzt sieht. Der zivilisierte Mensch erfindet 

daher die Philosophie des Fortschritts, um sich über sei-

nen Kontrollverlust und seinen Verfall hinwegzutrösten" 

(NN II). 

 



47 
 

Natürlich fußt Baudelaires Argumentation hier auch auf exo-

tistischen Klischees, durch die spätestens seit Rousseau die 

"Wildnis" als Synonym für das verlorene Paradies erschien, für 

eine angeblich heile vorindustrielle Welt. Allerdings artikuliert 

er im Rahmen seiner zivilisationskritischen Überlegungen auch 

eine Fortschrittsskepsis, die bis heute nichts von ihrer Aktuali-

tät verloren hat: 

 

"Ist es nicht ein wahrhaft erstaunliches Schauspiel, zu se-

hen, wie eine Nation, mehrere Nationen, ja, bald die 

ganze Welt zu ihren Weisen, ihren Zauberern sagt: 'Ich 

werde euch lieben, ich werde euch mächtig machen, 

wenn ihr mich davon überzeugt, dass wir voranschreiten, 

ohne es zu wollen, auf unvermeidliche Weise – im Schlaf. 

Befreit uns von der Verantwortung, erspart uns alle de-

mütigenden Vergleiche, verfälscht die Geschichte, und ihr 

könnt euch die Weisesten der Weisen nennen'? 

Ist es nicht erstaunlich, dass diese banale Vorstellung 

nicht von jedem Gehirn zerpflückt wird? Denn der Fort-

schritt (sofern es sich um einen solchen handelt) vervoll-

kommnet den Schmerz im selben Maße, wie er die Lust 

verfeinert, so dass (…) seine Eroberungen auf der Stelle 

wieder verloren gehen und er sich stets selbst aufhebt" 

(NN II). 

  



48 
 

Kritik an der kapitalistischen Geldwirtschaft  

 

Unzweideutig ist auch Baudelaires kritische Haltung gegen-

über einer Geldwirtschaft, in der sich bereits deutlich die kapi-

talistischen Ausbeutungsexzesse abzeichneten: 

 

"Ich gebe offen zu, dass ich den Kult des Teutates gegen-

über dem des Mammons vorziehe. Der Priester, der dem 

grausamen Erpresser menschlicher Hostien Opfer darbie-

tet, die auf ehrenhafte Weise sterben, erscheint mir im 

Vergleich zu dem Finanzmann, der die Bevölkerungen 

schlicht seinem Eigeninteresse opfert, als ganz und gar 

sanftes Wesen" (NN II). 

 

Hier muss allerdings einschränkend angemerkt werden, dass 

Baudelaire sich durch ein fast schon ostentatives Unvermö-

gen, mit Geld umzugehen, auszeichnete. Wie im vorigen Kapi-

tel ausgeführt, verschleuderte er innerhalb weniger Monate 

das väterliche Erbe, das er sich bei Erreichen der Volljährigkeit 

hatte auszahlen lassen. Von seiner Familie daraufhin auf fi-

nanzielle "Diät" gesetzt und mit monatlichen Almosen abge-

speist, litt der Dichter in der Folge unter chronischer Geldnot. 

Baudelaires Kritik an der Finanzwelt hängt demnach teilweise 

sicher auch mit seiner eigenen Unbeholfenheit in monetären 

Angelegenheiten zusammen. 

  



49 
 

Fatalistische Melancholie 

 

Der dichterische Reflex dieser Kritik ist zudem keineswegs re-

volutionärer Natur. Wie Baudelaire seine zeitweilige Beteili-

gung an der Februarrevolution von 1848 später selbst als eine 

Art jugendlichen Überschwang herunterspielte, erscheint auch 

die Armut in den Fleurs du mal nicht als soziales Unrecht, das 

zur Rebellion Anlass geben müsste. Stattdessen verbreitet ein 

Gedicht wie La mort des pauvres (Der Tod der Armen) eine 

fatalistische Stimmung, die im Gedanken an den Tod den ein-

zigen Trost der vom gesellschaftlichen Wohlstand Ausge-

schlossenen sieht. 

Allerdings ist Baudelaire zugutezuhalten, dass er damit ledig-

lich die Realität abbildet. Schließlich hat sich die Situation der 

ungleichen Verteilung des Reichtums seit seinen Lebzeiten 

kaum verändert. So könnte vielleicht gerade von der unge-

schminkten Beschreibung der Ausweglosigkeit in La mort des 

pauvres ein Impuls für eine radikale Veränderung der Verhält-

nisse ausgehen. 

Baudelaires Fortschritts- und Zivilisationsskepsis spiegelt sich 

ebenfalls nur indirekt in den Fleurs du mal wider. Allenfalls 

könnte man die häufig zum Ausdruck gebrachten melancholi-

schen Stimmungen als Weigerung lesen, sich an der vorherr-

schenden Fortschrittseuphorie zu beteiligen. 

Von hier aus betrachtet, ließe sich auch in einem Gedicht wie 

Le coucher du soleil romantique (Der romantische Sonnenun-

tergang) ein Abgesang auf die "Morgenröte" des Fortschritts 

sehen, der das Stolpern durch die "Nacht" des menschlichen 



50 
 

Daseins gegenübergestellt wird. Aus dem "romantischen Son-

nenuntergang" wird so ein "Untergang der romantischen 

Sonne", im Sinne des Verlusts der Hoffnung auf eine Wieder-

kehr des verlorenen Paradieses. 

 

 

Gedichte 

 

Der Tod der Armen 
(La mort des pauvres; FM 122, S. 340) 

 

Es ist der Tod, der tröstet, ach! und uns lebendig macht. 

Er ist das Ziel des Lebens und die einz'ge Hoffnung, 

die, wie ein Zaubertrank, uns trunken und erhaben stimmt 

und uns dem Abend trotzen lässt. 

 

Im Sturm, im Schnee, in raureifklammer Zeit 

erhellt als Stern er funkelnd uns're Dunkelheit. 

Er ist die viel gerühmte Zufluchtsstätte, 

wo essen man, ausruhn und schlafen kann. 

 

Ein Engel ist er, der mit seinen Zauberfingern 

Ekstase uns und Träume schenkt 

und Unbehausten ihre Betten richtet. 

 

Der Ruhm der Götter ist er, das geheime Füllhorn, 

der Schatz der Armen, ihre angestammte Heimat, 

der Tempel, der sie hebt zu unbekannten Himmeln. 

  

https://fr.wikisource.org/wiki/Les_Fleurs_du_mal/1868/La_Mort_des_pauvres


51 
 

Schwermut 

(Spleen*; FM 80, S. 202; Vertonung von Léo Ferré) 

 

Wenn wie ein Sargdeckel der Himmel 

lastet auf dem Geist, den Trübsinn kettet 

an die Nacht, die ewige, die von Horizont 

zu Horizont sich allumfassend dehnt; 

 

wenn wie eine Fledermaus die Hoffnung 

sich wund stößt an den Kerkerwänden 

ihrer Welt und ihr Flügelschlagen hallt 

gespenstisch durch die Gruft der Erde; 

 

wenn der Regen, seine fahlen Flügel schüttelnd, 

Gitterstäbe spannt um alle Wege, 

heimtückisch ihre Nachtgedanken 

die Schwermut spinnt um unser Herz – 

 

dann rufen wie verlorene Seelen, 

die heimatlos durch Himmel und Erde irren, 

die Glocken mit wütendem, stöhnendem Klang 

ihr sprachloses Gebet ins All. 

 

Und lautlos schleichen lange Leichenwagen 

um das Gerippe meiner Seele. Begraben ist 

die Hoffnung unter den gebroch'nen Flügeln. Siegreich 

sticht ihre schwarze Fahne in mein Herz die Angst. 

 

* Spleen: viertes von vier Gedichten mit diesem Titel in Les Fleurs du mal 

https://fr.wikisource.org/wiki/Les_Fleurs_du_mal/1868/Spleen_(%C2%AB_Quand_le_ciel_bas_et_lourd_p%C3%A8se_comme_un_couvercle_%C2%BB)
https://www.youtube.com/watch?v=QeNvXKytAf8


52 
 

Der romantische Sonnenuntergang 

(Le coucher du soleil romantique; FM 100, S. 235) 

 

Aufflammend malt die Morgensonne 

den Mut des Tages in die Welt. 

Erglühend reifen Liebesschwüre 

im Feuer ihres Untergangs. 

 

Wie oft schon hat ihr Blick – ein Herz, das zuckt –, 

die Welt verwandelt und erwachen lassen! 

Komm, wir fliehn zum Horizont! Schnell, es ist spät, 

lass einen schrägen Strahl noch wenigstens uns fangen! 

 

Doch niemand fängt den Gott, der sich entzieht. 

Schaudernd steh ich vor dem Thron der Nacht, 

die kalt und modrig über meinen Rücken kriecht. 

 

Ein Grabeshauch erfüllt die Luft, 

durch Moore stolpernd irrt mein Schritt 

um weiches, lauerndes Gewürm. 

  

https://fr.wikisource.org/wiki/Les_Fleurs_du_mal/1868/Le_Coucher_du_soleil_romantique


53 
 

8. Die revolutionäre Kraft des Schönen 

 

 

 

 

John Atkinson Grimshaw (1836 – 1893): Evening Glow (Abendleuchten/-

rot), um 1884; Yale Center for British Art, Yale University (New Haven, 

Connecticut); Wikimedia commons 

 

 

  



54 
 

Der  "Eigen-Sinn" der Dichtung 

 

Auch wenn Baudelaire gesellschaftliche Missstände in seiner 

Dichtung kaum oder allenfalls indirekt zur Sprache brachte, so 

hoffte er doch, mit seinen Gedichten zu einer Verbesserung 

der gesellschaftlichen Verhältnisse beitragen zu können. Es 

war keineswegs so, dass er Letztere für sakrosankt oder für so 

banal hielt, dass der in den Himmeln der Kunst schwebende 

Dichter ihnen keine Beachtung schenken müsste. Allerdings 

war er der Überzeugung, dass die Dichtung gerade dadurch, 

dass sie die sozialen Auseinandersetzungen nicht unmittelbar 

widerspiegelt, dem Ziel einer besseren Welt dienen könnte. 

Ausdrücklich wehrte Baudelaire sich gegen den Anspruch, die 

Dichtung solle "einer wie auch immer gearteten Belehrung", 

einer Stärkung des Gewissens oder einer Vervollkommnung 

der Sitten dienen. Vielmehr habe die Dichtung "kein anderes 

Ziel als sich selbst, und kein Gedicht wird je (…) so wahrhaftig 

dieses Namens würdig sein wie das, das mit keinem anderen 

Zweck als der Freude am Verfassen eines Gedichts geschrie-

ben worden ist" (NN IV). 

Dies bedeute nicht, dass die Dichtung dem Menschen nicht zu 

einer sittlich-moralischen Höherentwicklung verhelfen könne. 

Allerdings werde "ein Dichter, der [explizit] ein moralisches 

Ziel verfolgt, damit seine poetische Kraft" schmälern: 

 

"Eine Dichtung, die sich an die Wissenschaft oder die Mo-

ral angleicht, muss sterben oder scheitern. Ihr Sujet ist 

nicht die Wahrheit, sondern sie selbst. Um die Wahrheit 



55 
 

vor Augen zu führen, gibt es bessere Wege. Die Wahrheit 

hat nichts mit den Liedern zu tun. 

All das, was den Zauber, die Anmut, das Unwiderstehliche 

eines Liedes ausmacht, würde der Wahrheit ihre Autorität 

und ihre Macht nehmen. Mit seinem kalten, ruhigen, lei-

denschaftslosen Wesen weist der Geist des Beweises alle 

Diamanten und Blumen der Muse zurück. Er ist folglich 

das komplette Gegenteil der dichterischen Stimmung" 

(ebd.). 

 

Gesellschaftsveränderndes Potenzial des L'art-pour-l'art-

Konzepts 

 

Diese Sichtweise von Dichtung führt auch zu einer anderen 

Sicht auf das "L'art-pour-l'art"-Konzept. Folgt man Baudelaire, 

so handelt es sich dabei keineswegs um eine wirklichkeits-

fremde Kunst, die sich von der sozialen Realität abkoppelt. 

Vielmehr kann die Kunst aus dieser Perspektive gerade 

dadurch auf Letztere einwirken, dass sie sich nicht direkt auf 

sie bezieht. 

Der Hintergrund dieser Denkweise ist eine spezielle Konzep-

tion des Schönen. Wie Baudelaire im Laster eine Störung der 

sozialen Harmonie sieht (s. Kap. 4), ist für ihn auch jede an-

dere gesellschaftliche Schieflage eine Form von Dissonanz und 

Disproportion, unter der "poetische Gemüter" durch ihren be-

sonderen Sinn für das Schöne, Harmonische, Wohlproportio-

nierte leiden. 

 



56 
 

Dichterische und soziale Harmonie 

 

Baudelaire bezieht sich in diesem Zusammenhang abermals 

auf Poe, der in der außergewöhnlichen Sensibilität des Dich-

ters und seinem "besonderen Sinn für das Schöne" eine 

Voraussetzung für dessen "außerordentliche Hellsichtigkeit in 

Bezug auf das Unrecht" sieht. Diese ist für ihn folglich "nichts 

anderes als eine Entsprechung der lebhaften Wahrnehmung 

des Wahren, der Gerechtigkeit, der Verhältnismäßigkeit, mit 

einem Wort: des Schönen." 

Das Ziel der Dichtung muss es vor diesem Hintergrund sein, in 

den Lesenden denselben Sinn für das Schöne – und damit 

auch für die Harmonie im sozialen Bereich – zu wecken, der 

den Dichter bei seiner Arbeit inspiriert. Im Kern geht es dabei 

um einen komplexen Sublimierungsvorgang, durch den die 

blinde Euphorie menschlicher Leidenschaften und das kalte 

Sezieren des menschlichen Verstandes in den Zustand eines 

meditativen Erahnens oder "Erschauens" des Wahren, Ge-

rechten und Schönen überführt werden: 

 

"Die Dichtung beruht ganz und gar auf dem menschlichen 

Streben nach einer höheren Schönheit, und dieses Prinzip 

manifestiert sich in einem bestimmten Enthusiasmus, ei-

nem seelischen Erregungszustand. Dieser Enthusiasmus 

unterscheidet sich von der Wahrheit, dem Weidegrund 

der Vernunft, ebenso fundamental wie von der Leiden-

schaft, dem Rauschzustand des Herzens. 

Denn die Leidenschaft ist natürlich, zu natürlich, um die 

reine Schönheit nicht durch einen verletzenden, dissonan-



57 
 

ten Ton zu entstellen, zu vertraut und zu ungestüm, um 

die reinen Wünsche, die zarteren Traurigkeiten und die 

edlen Verzweiflungen, die in den übernatürlichen Sphären 

der Dichtung zu Hause sind, nicht zu stören" (NN IV). 

 

Ein Gedicht, in dem der von Baudelaire angestrebte Zustand 

eines meditativen Erahnens des Wahren, Gerechten und 

Schönen exemplarisch zum Ausdruck kommt, trägt den spre-

chenden Titel "Recueillement" – ein Wort, das die Bedeu-

tungskomplexe Andacht, Einkehr und innere Sammlung in sich 

vereint. 

 

Nähe von Baudelaires Dichtung zur Musik 

 

Eine kontemplative Dichtung, wie Baudelaire sie versteht, 

weist stets über sich selbst hinaus. Zentral ist nicht das, wo-

raus sie besteht – das sprachliche Material –, sondern die 

Komposition, für die sie dieses verwendet. 

Diese Komposition wirkt ebenso oder sogar noch stärker 

durch den Sprachrhythmus, den Klang der Worte und die 

durch sie evozierten Bilder wie durch den tradierten Verwei-

sungscharakter der Begriffe. Denn das Gedicht soll nach die-

sem Verständnis ja nicht zum Nachdenken anregen, sondern 

die Lesenden unmittelbar berühren und eben dadurch eine 

"erhebende" (ebd.), den Sinn für das Schöne, Wahre und Ge-

rechte öffnende Gestimmtheit in ihnen auslösen. Dadurch ist 

diese Art von Lyrik in ihrer Wirkung der Musik zuweilen näher 

als der traditionellen Dichtung. 



58 
 

Die Affinität von Baudelaires Dichtung zur Musik entspricht 

nicht nur dessen eigener Wertschätzung der Musik. Vielmehr 

war die besondere Musikalität der Dichtung auch eine der 

zentralen Forderungen, die später aus der Gegenbewegung 

gegen die formstrenge Parnasse-Dichtung hervorgingen. 

Wenn etwa Paul Verlaine 1874 in seinem programmatischen 

Gedicht Art poétique forderte, die Dichtung müsse vor allem 

musikalisch sein ("de la musique avant toute chose"), so nahm 

er damit zentrale Vorstellungen der späteren symbolistischen 

Dichtung vorweg. Die Lyrik sollte sich hier eben nicht mehr in 

den Dienst einer Wiedergabe der äußeren Wirklichkeit stellen. 

Stattdessen sollte sie durch eine besondere Metaphorik und 

Musikalität eine neue, eigene Welt erschaffen und sich eben 

dadurch in ihrem Eigen-Sinn gegenüber der äußeren Realität 

behaupten. 

Baudelaire hat der Musik in den Fleurs du mal auch ein eige-

nes Gedicht gewidmet. Darin kommt sehr gut die unmittelbar 

berührende Kraft zum Ausdruck, die er mit der Musik assozi-

iert. 

 

 

Zu dem zitierten Gedicht von Paul Verlaine vgl. Dieter Hoffmann / Ilona 

Lay: Paul Verlaine im Spiegel seiner Gedichte. Ein Blick auf Leben und 

Werk des Dichters. Ebook und PDF 

 
 

 

  

https://literaturplanetonline.com/2024/02/14/dieter-hoffmann-ilona-lay-paul-verlaine-im-spiegel-seiner-gedichte/
https://literaturplanetonline.com/2023/08/05/paul-verlaine-im-speigel-seiner-gedichte-paul-verlaine-in-the-mirror-of-his-poems/


59 
 

Gedichte 

 

Die Musik 

(La musique; FM 71, S. 192) 

 

Die Musik nimmt mich oft in sich auf wie ein Meer! 

Meinem bleichen Stern entgegen 

– ob unter einer Nebeldecke oder im Palast des Äthers – 

segelt mein Schiff. 

 

Die Brust herausgestreckt, die Lungen aufgebläht 

wie die flatternden Segelgewänder, 

erklimme ich die aufgetürmten Wogen, 

die die Nacht vor mir verhüllt. 

 

Ich fühl' mein Inneres erzittern 

wie bei einem Schiff in Nöten. 

Des Windes Wellenwiege, 

das zuckende Zepter des Sturmes 

 

lassen meiner Seele Segel beben 

über dem Schlund der Tiefe. 

Doch manchmal blickt aus der reglosen See 

auch nur meine eig'ne Verzweiflung mich an. 

  

https://fr.wikisource.org/wiki/Les_Fleurs_du_mal/1868/La_Musique


60 
 

Andacht 

(Recueillement; FM 104, S. 239; Vertonungen von Léo Ferré und Claude 

Debussy) 

 

Nur Mut, Melancholie, du meine dunkle Schwester! 

Schon wirft der Abend, deine Heimat, seinen Schleier 

auf die hochmütige Stadt und breitet 

seinen Schattenmantel über wunde Seelen. 

 

Reich mir, gebeugte Schwester, deine Hand! 

Die Peitsche der Zerstreuung, die die Zeit, 

der gnadenlose Henker, schwingt, Verlangen 

aus Verlangen zeugend, lass uns fliehen! 

 

Lass vom Altan des Himmels auf die Jahre, 

die verblich'nen, andächtig uns schaun 

und auf ihr lächelndes Bedauern. 

 

Und während die Wolken die sterbende Sonne wiegen, 

lass uns, du traumgebor'ne Schwester, lauschen 

dem Rauschen der trauervoll tröstenden Schleppe der Nacht. 

 

  

https://fr.wikisource.org/wiki/Les_Fleurs_du_mal/1868/Recueillement
https://www.youtube.com/watch?v=NZd52C0ugNk
https://www.youtube.com/watch?v=YPH3WfYsUpQ&t=26s
https://www.youtube.com/watch?v=YPH3WfYsUpQ&t=26s


61 
 

9. Innere und äußere Harmonie 

 

 

 

 

Claude Monet (1840 – 1926): Garten in Giverny (1900) 

Paris, Musée d‘Orsay (Wikimedia commons) 

  



62 
 

"Imagination" als Voraussetzung für kreatives Denken und 

Handeln 

 

Den Sinn für das Schöne – verstanden im Sinne einer voll-

kommenen Abstimmung der Teile eines Ganzen aufeinander, 

einer idealen Ausgewogenheit der in ihm bestehenden Ver-

hältnisse – sieht Baudelaire sowohl durch die äußeren, natur-

haften Gegebenheiten als auch in der Seele des Menschen 

selbst angelegt. Das verbindende Element zwischen beiden ist 

für ihn die Vorstellungskraft ("imagination"). Dabei betont er 

ausdrücklich, dass diese nicht gleichbedeutend sei mit der 

Phantasie oder der Sensibilität – auch wenn beide wichtige 

Voraussetzungen für die Vorstellungskraft darstellten: 

 

"Die Vorstellungskraft ist eine fast schon göttliche Bega-

bung, die unmittelbar, jenseits aller philosophischen Me-

thoden, die intimen und geheimen Verbindungen zwi-

schen den Dingen wahrnimmt, die Entsprechungen und 

Analogien" (NN III). 

 

Damit ist die Vorstellungskraft kein primär dichterisches oder 

allgemein künstlerisches Vermögen. Sie ist vielmehr in allen 

geistigen Bereichen eine unverzichtbare Voraussetzung für 

kreatives Denken und Handeln. Ein Politiker ohne Vorstel-

lungskraft verwaltet nur, anstatt zu gestalten, und auch ein 

"Gelehrter ohne Vorstellungskraft erscheint (…) als ein unvoll-

ständiger Gelehrter" (ebd.), da er unfähig ist, Visionen zu ent-

wickeln, durch die sich die herrschenden Paradigmen in sei-

nem Wissenschaftsbereich erneuern ließen. 



63 
 

Synästhesien als zentrales Ausdrucksmittel dichterischer 

Imagination 

 

Im künstlerischen Bereich dient die Vorstellungskraft dazu, 

den natürlichen Sinn für das Schöne mit Leben zu erfüllen. 

Baudelaires Ausführungen erinnern dabei an die platonische 

Lehre von den ewigen Ideen, den unvergänglichen Gestalten, 

die sich hinter den äußeren Erscheinungen der Dinge verber-

gen. So ist der "unsterbliche Sinn für das Schöne" für ihn das, 

was 

 

"uns in der Erde und ihren Schauspielen ein geistreiches 

Zitat, eine Entsprechung zum Himmel sehen lässt. Der un-

ersättliche Hunger nach allem Überirdischen, das sich im 

Irdischen offenbart, ist der lebendigste Beweis für unsere 

Unsterblichkeit" (NN IV). 

 

Innere und äußere Harmonie werden so dadurch miteinander 

verbunden, dass der Mensch in der Sprache der Natur eine 

Entsprechung zu innerpsychischen Vorgängen erkennt und 

beides gleichzeitig in Analogie zum kosmischen Geschehen 

wahrnimmt. Das dichterische Mittel, in dem eine solche Ver-

schmelzung verschiedener Sphären am ehesten zum Ausdruck 

kommen kann, ist die Synästhesie, also die gegenseitige 

Durchdringung der Sinneswahrnehmungen und ihre poetische 

Gestaltung. 

Programmatisch steht hierfür das Gedicht Correspondances 

(Entsprechungen), das später zu einem wichtigen Impulsgeber 

für die Lyrik des Symbolismus wurde. Als komplementäre Er-



64 
 

gänzung hierzu erscheint das Gedicht Obsession (Besessen-

heit). Darin wird – in einer an fernöstliche Spiritualität erin-

nernden Wendung – gewissermaßen die Kehrseite dessen 

aufgezeigt, was in Correspondances gefeiert wird: Eben weil 

der Mensch in allen äußeren Erscheinungen nur Spiegelbilder 

seiner selbst sieht, ist es ihm unmöglich, zum Urgrund allen 

Seins vorzudringen: dem Nichts. 

  



65 
 

Gedichte 

 

Entsprechungen 

(Correspondances; FM 4, S. 92; Vertonung von Jean Cras) 

 

Die Natur ist ein Tempel, wo lebende Säulen 

zuweilen sich in wirren Worten äußern. 

Der Mensch streift durch die Wälder aus Symbolen, 

die mit vertrauten Blicken ihn verfolgen. 

 

Wie in der Ferne Echos sich vermählen 

zu einem Ganzen, das in dunkeltiefer Nacht 

und in der hellsten Klarheit gründet, 

antworten sich die Düfte, die Farben und die Töne. 

 

Mitunter sind die Düfte frisch wie Kinderhaut, 

sanft wie Oboen, grün wie Weiden, 

und andere – verdorbene – sind reich und triumphierend, 

 

mit einem Anhauch der Unendlichkeit, 

wie Ambra, Moschus, Benzoe und Weihrauch, 

die Geist und Sinne in Verzückung singen. 

 

Ambra (Amber): Duftstoff, der aus den Ausscheidungen des Pottwals 

extrahiert wird 

Benzoe: in Ostindien und Indonesien gewonnenes Harz, das nach Vanille 

riecht und in der Heilkunde, als Räuchermittel sowie in der Parfumher-

stellung Verwendung findet 

  

https://fr.wikisource.org/wiki/Les_Fleurs_du_mal/1868/Correspondances
https://www.youtube.com/watch?v=LE50lizGNgM


66 
 

Besessenheit 

(Obsession; FM 81, S. 204) 

 

Erschaudern lasst ihr, Wäldermeere, mich wie Kathedralen! 

In uns'ren heimatlosen, todgeweihten Herzen 

hallt euer Rauschen wie die Klage einer Orgel, 

die die verdammten Seelen in die Nacht geleitet. 

 

Ich hasse, Ozean! dein sprunghaftes, rastloses Treiben, 

diesen Spiegel meines Geistes! Das bitt're Höhnen 

der Gescheiterten, Verzweiflungstränen und die Flüche 

der Besiegten sind dein gewaltiges Gelächter mir. 

 

Wie, Nacht! du mir gefielest ohne deine Sterne 

und die vertraute Sprache ihres Lichts. 

Denn was ich suche, sind das Finst're und das Nichts. 

 

Doch selbst die Dunkelheit ist eine Leinwand nur 

für die entschwund'nen Wesen, die mein Blick 

tausendfach zeichnet in die leere Nacht. 

  

https://fr.wikisource.org/wiki/Les_Fleurs_du_mal/1868/Obsession


67 
 

10. Der Imaginationsraum des weiblichen Körpers 

 

 

 

Armand Rassenfosse (1862 – 1934): Baudelaire und seine Muse [Jeanne 

Duval]; um 1920; Wikimedia commons 

  



68 
 

Ambivalentes Bild der Frau 

 

Baudelaires Verhältnis zu den Frauen war im höchsten Maße 

ambivalent. Einerseits erscheinen sie in seinen Gedichten im-

mer wieder als raubtierartige Wesen, die mit ihrer Verfüh-

rungskraft den Mann zu vernichten und in den Abgrund der 

Lust hinabzuziehen drohen. Diese Projektion der eigenen 

Triebe auf den weiblichen Körper hat in Baudelaires Fall einen 

tragischen Hintergrund: Der Dichter erkrankte schon früh an 

der Syphilis, die wohl auch entscheidend zu seinem frühen 

Tod beigetragen hat. 

Auf der anderen Seite verklärt Baudelaire die Frau jedoch auch 

immer wieder zu einer "Gottheit", die ihren Jüngern einen 

Weg aus dem Tal der irdischen Leiden weist: 

 

"Die Frau ist fraglos eine Lichtgestalt. Ihr Blick, ihre Worte 

sind eine Einladung zum Glück; aber sie ist vor allem eine 

allgemeine Harmonie, nicht nur in ihrem Gang und in der 

Bewegung ihrer Glieder, sondern auch in den Musselin-

stoffen, den Schleiern, den weiten und schillernden Wol-

ken aus Stoff, in die sie sich hüllt und die wie die Attribute 

und der Sockel ihrer Göttlichkeit sind; in den Metallen und 

den Mineralien, die sich um ihre Arme und ihren Hals 

schlängeln, die sanft an ihren Ohren murmeln und deren 

Funken sich in das Feuer ihrer Blicke mischen" (PVM X). 

  



69 
 

Die Frau als Projektionsfläche und Inspirationsquelle 

 

Auf der Ebene der sozialen Realität, der konkreten zwischen-

menschlichen Beziehungen, bewirkt eine solche Überhöhung 

der weiblichen Natur das Gegenteil dessen, worauf sie abzu-

zielen scheint. Anstatt der Frau den größtmöglichen Einfluss 

auf das gesellschaftliche Leben zu geben, damit sie dessen Dis-

sonanzen mit ihren gottgleichen Kräften aus der Welt schaffen 

kann, wird sie von den Männern gerade von der Teilhabe am 

"schmutzigen" gesellschaftlichen Leben ausgeschlossen. Der 

Mann ist aus dieser Perspektive eine Art Ritter des Alltags, der 

sich um den Broterwerb kümmert, während seine edle Ge-

mahlin, zu gut für diese Welt, Haus und Herd hütet. 

Allerdings wird die Frau in Baudelaires Fall kaum als heiliges 

Heimchen am Herd verklärt. Sie erscheint vielmehr als eine Art 

Muse, die gleichzeitig als Projektionsfläche und Inspirations-

quelle fungiert. Folglich setzt Baudelaire sie auch gleich mit 

der in der Natur zu findenden vollkommenen Harmonie: 

 

"Sie ist die Spiegelung aller Anmut der Natur, verdichtet 

in einem einzigen Wesen. Sie ist ein Gegenstand der Be-

wunderung und der lebhaftesten Neugier, die das Bild des 

Lebens in dem Betrachter erregen kann" (ebd.). 

 

Raubtier und Göttin 

 

Die Darstellung der Frauengestalten ist bei Baudelaire somit 

ausgesprochen zwiespältig. Einerseits kann die Frau, als män-

nerfressende femme fatale, als Projektionsfläche für jene 



70 
 

Triebe dienen, die das Ich an das finstere Tal des Diesseits bin-

den. Andererseits kann sie aber auch als engelsgleiches Wesen 

auftreten, das Erlösung aus diesem Tal verspricht. Gerade aus 

dieser vexierbildhaften Erscheinung der Frau ergibt sich je-

doch jene Unfassbarkeit, die das Weibliche zu einem bevor-

zugten Gegenstand dichterischer Gestaltung macht. 

Als Ebenbild der Natur kann die Frau ebenso für Geburt und 

Aufblühen des Lebens wie für dessen Verwelken und den Tod 

stehen. Gerade weil sie beide Aspekte in sich vereint, er-

scheint sie bei Baudelaire mitunter wie eine archaische Mut-

tergöttin oder als eine Priesterin, in deren Armen der den 

Stürmen des Lebens Ausgelieferte Trost finden kann. 

Besonders deutlich tritt dies in dem aus zwei Teilen bestehen-

den Gedicht Chant d'automne (Herbstlicher Gesang) vor Au-

gen. Teil I thematisiert hier den herbstlichen Vergänglichkeits-

rausch, Teil II den ersehnten Trost durch ein weibliches We-

sen. 

  



71 
 

Gedichte 

 

An eine vorübergehende Frau 

(À une passante; FM 117, S. 270; Vertonungen von Frànçois Atlas und 

Bertrand Louis) 

 

Vom kreischenden Lärm der Straße umtost, 

sah eine trauernde Frau ich vorübergehn, 

königlich in ihrem Schmerz, 

den Saum des Kleides hoheitsvoll umfassend, 

 

statuenhaft durchs Meer der Menge schreitend. 

Und ich, entrückt, ertrank im Zauber ihrer Augen, 

in diesem blassen Himmel, wo Orkane keimen 

und die Lust, die töten kann. 

 

Ein Blitz … und plötzlich: Nacht! – Flüchtige Schönheit, 

deren Blick mich neu gebar: 

Werden uns're Wege je sich wieder kreuzen? 

 

Woanders? Weit von hier? Niemals? 

Wohin bist du entflohn, du, die geliebt ich hätte? 

Nun treffen wir erst im Unendlichen uns. 

 

  

https://fr.wikisource.org/wiki/Les_Fleurs_du_mal/1868/%C3%80_une_passante
https://www.youtube.com/watch?v=XvxMfycq_Ak
https://www.youtube.com/watch?v=7eUXRRwQdyA&t=1s


72 
 

Bedeckter Himmel 

(Ciel brouillé; FM 51, S. 160) 

 

Wie hinter einem unsichtbaren Schleier 

schimmert das Geheimnis deiner Augen. 

Aus deinem traumverhang'nen, grausam-zarten Blick 

umwehn der Gleichmut und die Blässe mich des Himmels. 

 

Du bist wie jene dunstumflorten Tage, 

wenn das Herz, von namenlosem Leid umschlungen, 

wie verzaubert sich in Sehnsucht löst 

und den Geist die überreizten Nerven narren. 

 

Du bist wie jener Glanz der Horizonte, 

wenn Sonne um den Nebel glimmt 

und die Flammenarme zitternd 

auf den feuchten Wiesen flimmern. 

 

O wetterleuchtende Gestalt! 

Wird mein Herz auch dann dir folgen, 

wenn dein Winter unerbittlich 

es mit Eis und Frost umwindet? 

 

  

https://fr.wikisource.org/wiki/Les_Fleurs_du_mal/1868/Ciel_brouill%C3%A9


73 
 

Herbstlicher Gesang 

(Chant d'automne; FM 57, S. 172) 

 

I. 

 

Schon bald versinken wir in kalten Schatten. 

Verloren ist die Sonne uns'rer viel zu kurzen Sommer. 

Unheilvoll hallt das Feuerholz, zerhackt 

in Stücke, von den Höfen wider. 

 

Die Wut des Winters wird mich ganz erfüllen, 

der Seelenfrost, die Mühsal, die sich selber hasst. 

Erstarren wird, umschnürt von Raureifringen, 

mein Herz zum Eisblock, wie die Sonne. 

 

Der dumpfe Klang des fallenden Holzes … 

wie ein Schafott, das unerbittlich in die Höhe wächst. 

Mein Geist, der unter dem Zepter des Winters erzittert … 

wie ein Turm, auf den ein Rammbock prallt. 

 

Einschläfernde Schläge, gleichförmiges Fallen … 

Der Sarg des Sommers wird gezimmert, 

mit harten, mitleidslosen Schlägen: 

So werden wir aus seinem Reich vertrieben. 

  

https://fr.wikisource.org/wiki/Les_Fleurs_du_mal/1868/Chant_d%E2%80%99automne


74 
 

II. 

 

Erloschen scheint mir heut' das Schimmern 

der lockenden Opale deiner Augen. 

Ihr Schein verblasst mit dem schwindenden Glanz 

der zitternden Sonnenflügel über dem Meer. 

 

Und trotzdem, teure Seele! sei mir gut. Streu Sanftmut 

auf die Wunden, die mich toben lassen. 

Schenk als Geliebte, Mutter, Schwester mir 

den Trost umsonnter Herbst- und Abendstunden. 

 

Ich weiß: Die Gier der Gräber dämpfst du nicht. 

Und dennoch lässt das Kissen deines Körpers 

noch einmal mich den Sommer schmecken, 

den letzten Nachhall seines weichen Strahls. 

  



75 
 

11. Das Erhaschen der Ewigkeit 

 

 

 

 

 

 

Gerd Altmann: Himmel (Pixabay) 

 

 

  



76 
 

Dichterische Denkmäler vollkommener Momente 

 

Die Fleurs du mal muss man sich wie jene exotischen Blumen 

vorstellen, die nur selten und auch nur ganz kurz erblühen, 

dazu noch ganz unerwartet und oft mitten in der Nacht. Die 

Liebhaber dieser Blumen müssen daher stets bereit sein für 

den einen Augenblick, in dem der leuchtende Duft ihrer Blüten 

sich wie eine Gloriole um sie verbreitet und die Glücklichen, 

die dem seltenen Schauspiel beiwohnen dürfen, alles um sie 

her vergessen lässt. 

Dieser Kairos, der eine, außergewöhnliche Augenblick, der ei-

nen aus dem Strom der Zeit heraushebt, ist es, worauf Bau-

delaires Dichtung im Kern abzielt. Sie möchte den "im Unvoll-

kommenen ausgesetzten" Menschen für einen kurzen Mo-

ment "einen Blick ins Paradies erhaschen" lassen (NN IV), in-

dem sie ein flüchtiges Erahnen des Vollkommenen in eine 

künstlerische Form gießt und dieses so für die Lesenden nach-

vollziehbar macht. 

Dieser Gedanke liegt auch einem der berühmtesten Gedichte 

Baudelaires zugrunde. In La mort des amants (Der Tod der 

Liebenden) ist gerade die Vergänglichkeit der Liebe der Aus-

gangspunkt für den Traum von einer die Zeiten überdauern-

den Vollkommenheit. 

Was zunächst paradox wirkt, findet bei näherer Betrachtung 

seine Begründung im Wesen der Liebe: Wenn sie auch durch 

ihr unausweichliches Vergehen unvollkommen ist, so kann die 

erfüllte Liebe doch eine Ahnung von einer paradiesischen 

Vollkommenheit vermitteln. So eignet sich die Liebe in beson-



77 
 

derem Maße dazu, aus dem Leiden an der Unvollkommenheit 

des Daseins heraus eine Vision des Vollkommenen zu ent-

werfen. 

 

Der Traum von der Umkehrbarkeit der unvollkommenen 

Verhältnisse 

 

So wird deutlich, dass der "Erregungszustand" (ebd.), der laut 

Baudelaire jedem künstlerischen Akt zugrunde liegt, keines-

wegs selbst vollkommen sein muss. Die Vollkommenheit kann 

vielmehr gerade auch im Leiden an der Unvollkommenheit, in 

der Sehnsucht nach einem Leben, das nicht von Vergänglich-

keit, Ungerechtigkeit und Niedertracht gekennzeichnet ist, 

aufscheinen (vgl. Kap. 4). 

In diesem Sinne ließe sich auch das Gedicht Réversibilité deu-

ten, das den (unerfüllbaren) Traum von der "Umkehrbarkeit" 

der Verhältnisse, also der Teilhabe des im Unvollkommenen 

ausharrenden Ichs an der Vollkommenheit überirdisch-"en-

gelsgleicher" Verhältnisse, besingt. Das Gedicht hat Baudelaire 

in einem Brief der von zahlreichen Künstlern als Muse verehr-

ten Apollonie (eigentl. Joséphine-Aglaé) Sabatier gewidmet, 

die Mitte des 19. Jahrhunderts in Paris einen berühmten Salon 

unterhielt. Es steht damit zugleich für die Projektion seiner 

Sehnsucht nach einer idealen Welt auf das weibliche Ge-

schlecht. 

  



78 
 

Formale Konsequenzen von Baudelaires dichterischem Ideal 

 

Die Konzentration auf die seltenen Augenblicke, in denen das 

Ich sich über sein vergängliches, unvollkommenes Schicksal 

erhebt, hat für Baudelaire auch formale Konsequenzen. Da 

"alle psychischen Erregungszustände zwangsläufig flüchtiger 

und vorübergehender Natur" seien, dürfe ein Gedicht "die Be-

geisterungsfähigkeit der menschlichen Natur" nicht "überstei-

gen", also nicht zu lang sein. 

Ferner ergibt sich hieraus auch eine grundsätzliche Bevorzu-

gung der Dichtung gegenüber epischen Werken. "Jede epische 

Intention" resultiert nach Baudelaire "aus einem unvollkom-

menen Sinn für die Kunst". Das "epische Gedicht" wird von 

ihm denn auch prinzipiell abgelehnt, da es die essenzielle Vo-

raussetzung aller Kunst – die Einheit – aufgebe (NN IV). 

 

  



79 
 

Gedichte 

 

Umkehrbarkeit 

(Réversibilité; FM 45, S. 150; Vertonung von Jean-Louis Murat) 

 

Engel voller Freude, kennt Ihr die Angst, 

die Scham, die Reue, das Schluchzen, den Kummer 

und die unbestimmten Schrecken dieser finst'ren Nächte, 

die das Herz umklammern wie Papier, das man zerknüllt? 

Engel voller Freude, kennt Ihr die Angst? 

 

Engel voller Güte, kennt Ihr den Hass, 

die geballte Faust im Schatten und die bitt'ren Tränen, 

wenn die Rache bläst zu ihrem höllischen Appell 

und uns zu ihrer Waffe macht? 

Engel voller Güte, kennt Ihr den Hass? 

 

Engel voller Lebenskraft, kennt Ihr die Fiebergespenster, 

die vor den bleichen Mauern des Hospizes 

wie Verbannte mit schleppenden Schritten schleichen, 

die Lippen zitternd, Sonnenreste suchend? 

Engel voller Lebenskraft, kennt Ihr die Fiebergespenster? 

 

Engel voller Schönheit, kennt Ihr die Falten, 

die Geißel des Alterns, gespiegelt im Wandel 

von Liebe zum Opfer, im heimlichen Abscheu 

von Blicken, deren Glut wir einst getrunken? 

Engel voller Schönheit, kennt Ihr die Falten? 

 

https://fr.wikisource.org/wiki/Les_Fleurs_du_mal/1868/R%C3%A9versibilit%C3%A9
https://www.youtube.com/watch?v=yf27GYtQsic


80 
 

Engel voller Glück, voller Freude, voller Licht! 

Lebenskraft hätte der sterbende David erbeten 

von der Aura deines zauberischen Körpers; 

ich aber, Engel, erflehe nur deine Gebete, 

Engel voller Glück, voller Freude, voller Licht! 

 

der sterbende David: bezieht sich auf eine Bibelstelle, in der von dem 

Plan der Diener König Davids berichtet wird, ein junges Mädchen für ih-

ren Herrn zu suchen und so dessen Lebensgeister wieder zu wecken (vgl. 

1 Kge 1 – 4). 

  



81 
 

Der Tod der Liebenden 

(La mort des amants; FM 146, S. 339; Vertonungen von Joce Ménard und 

David Babin/Babx) 

 

Umhaucht von zarten Düften, werden wir 

in Kissen, tief wie Gräber, sinken. 

Ein Leuchten fremdartiger Blumen wird 

von unbefleckten Himmeln künden. 

 

Wetteifernd im Verzehren ihrer Wärme, 

werden wie große Fackeln uns're Herzen sein, 

die ihre Doppelflammen trinken 

in den Zwillingsspiegeln uns'res Geistes. 

 

An einem rosenroten, mystisch-blauen Abend wird 

ein nie geseh'ner Glanz, getränkt von Abschied, 

wie ein Schluchzen gehn vom einen zu dem andern. 

 

Und später wird ein Engel, die Tore einen Spaltbreit öffnend, 

den matten Spiegeln und den toten Flammen 

in treuer Freude neues Leben schenken. 

  

https://fr.wikisource.org/wiki/Les_Fleurs_du_mal/1868/La_Mort_des_amants
https://jocemenard.bandcamp.com/track/la-mort-des-amants
https://www.youtube.com/watch?v=_zayQSABJqs


82 
 

Nachweise 

 

FM: Baudelaire, Charles: Les Fleurs du mal (erste Ausgabe 

1857, 2., erw. und überarb. Ausgabe 1861, 3., posthume 

Ausgabe 1868); verwendete Ausgabe: Les Fleurs du mal. 

Paris 1868: Michel Lévy Frères (Œuvres complètes, Bd. 1, 

hg. von Charles Asselineau und Théodore de Banville). 

NN: Baudelaire, Charles: Notes nouvelles sur Edgar [Allan] 

Poe (Neue Anmerkungen zu Edgar Allan Poe; 1857). Vor-

wort zu Poe, Edgar [Allan]: Nouvelles histoires extraordi-

naires [19 Seiten in vier Abschnitten]. Paris 1884: Quan-

tin. 

PVM: Baudelaire, Charles: Le peintre de la vie moderne (Der 

Maler des modernen Lebens; 1863). In: Ders.: Œuvres 

complètes, Bd. 3, S. 51 – 114. Paris 1885: Calmann-Lévy; 

zitierte Kapitel: Kap. III: L'artiste, homme du monde, 

homme des foules et enfant (Der Künstler, Mann von 

Welt, Mann der Menge und Kind), S 58 – 68; Kap. X: La 

femme (Die Frau), S. 96 – 99. 

 

Vertonungen von Gedichten Baudelaires 

 

Auf der Website des Baudelaire Song Projects 

(Baudelairesong.org) werden über 1.600 Vertonungen von Ge-

dichten Baudelaires aufgelistet. Einzelne Gedichte sind an die 

70 Mal musikalisch interpretiert worden. Eine weitere Liste 

mit Vertonungen von Werken Baudelaires findet sich auf Wi-

kipedia: Mise en musique des poèmes de Charles Baudelaire. 

https://fr.wikisource.org/wiki/Les_Fleurs_du_mal/1868
https://fr.wikisource.org/wiki/Nouvelles_Histoires_extraordinaires/Notes_nouvelles_sur_Edgar_Poe
https://fr.wikisource.org/wiki/Nouvelles_Histoires_extraordinaires/Notes_nouvelles_sur_Edgar_Poe
https://fr.wikisource.org/wiki/L%E2%80%99Art_romantique/Le_Peintre_de_la_vie_moderne
https://www.baudelairesong.org/
https://fr.wikipedia.org/wiki/Mise_en_musique_des_po%C3%A8mes_de_Charles_Baudelaire


83 
 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Charles Baudelaire, fotografiert von Félix Nadar (1855) 

Wikimedia commons 

 


