
Dieter Hoffmann: 

Jacques Prévert – 

der Poet des Alltags 
Ein Porträt anhand ausgewählter Gedichte 

 

 

 

 
 

 

Jacques Prévert ist heute eine dichterische Ikone in Frankreich, seine 

Gedichte gehören zur Schullektüre. Angesichts der bewussten Distanz 

dieses Dichters zur Hochkultur und insbesondere zur traditionellen 

Schulbildung entbehrt dies nicht einer gewissen Ironie. 

 

© Literaturplanet, erweiterte und überarb. Fassung 2024 (zuerst 2018) 

https://literaturplanetonline.com/


2 
 

Inhalt 

(Gedichte kursiv gesetzt) 

 

Die Selbstbefreiung des Geistes aus dem Korsett der Schule:         

Jacques Préverts dichterische Kritik am traditionellen Schulwesen ........ 6 

Der Klassenclown (Le cancre) ................................................................. 7 

Schwierige Kindheit Préverts .................................................................. 8 

Distanz zur traditionellen Schulbildung .................................................. 8 

Mit dem Vogel der Phantasie gegen geistige  Bevormundung .............. 9 

Rechenübung (Page d'écriture) .............................................................. 9 

Das "entfesselte" Kind als öffentliches Ärgernis .................................. 10 

Kinderjagd (Chasse à l'enfant) .............................................................. 11 

Der Alltag im Spiegel der Dichtung: Jacques Préverts dichterisches    

Spiel mit den Strukturen des Alltags ....................................................... 14 

Treibsand (Sables mouvants) ................................................................ 15 

Die kindliche Weltsicht als Voraussetzung von Préverts Dichtung ...... 16 

Poesie als "Beiname des Lebens" ......................................................... 17 

Verwurzelung der Dichtung im Alltag ................................................... 17 

Spielerisches Aufbrechen verkrusteter Sprach- und Denkmuster ....... 18 

Liebeslauf (Pour toi, mon amour) ......................................................... 19 

Dichterische Wellenbewegungen ......................................................... 19 

Im Blumenladen (Chez la fleuriste) ....................................................... 20 

Der dichterische Schaffensprozess bei Prévert .................................... 21 

Die Collage als dichterisches Gestaltungselement:                            

Jacques Prévert und der Surrealismus .................................................... 24 

Der Kontrolleur (Le contrôleur) ............................................................. 25 

Das Lachen der Surrealisten ................................................................. 26 



3 
 

Prévert als Drehbuchautor und Schöpfer von Collagen ....................... 28 

Collagenhafte Elemente in dem Gedicht Le contrôleur ....................... 29 

Gegen die Verteufelung der Lebenslust:                                      

Kapitalismus- und Kirchenkritik in den Gedichten Jacques Préverts ..... 31 

Verlorene Zeit (Le temps perdu) ........................................................... 32 

Zusammenhang zwischen Kapitalismus- und Kirchenkritik                    

bei Prévert ............................................................................................ 32 

Prévert als Kritiker der kapitalistischen Ökonomie .............................. 33 

Lebensfeindliche Pflichtversessenheit ................................................. 35 

Der Straßenkehrer (Le balayeur) .......................................................... 36 

Es gibt keine Zeit für den Krieg!                                                       

Antikriegsgedichte von Jacques Prévert ................................................. 40 

Friedensreden (Le discours sur la paix) ................................................. 41 

Pazifismus abseits des Mainstreams .................................................... 41 

Brest (Barbara) ..................................................................................... 42 

Der Krieg als Spiegel einer kriegerischen Ökonomie ............................ 43 

Der Krieg als Teil des Alltags ................................................................. 44 

Die bürgerliche Kleinfamilie als Dünger des Krieges ............................ 45 

Familienleben (Familiale) ...................................................................... 45 

Nachwort .................................................................................................. 49 

Die Last der Kanonisierung ................................................................... 49 

Oberflächliche Lektüre, oberflächliche Kritik ....................................... 50 

Möglichkeiten und Probleme der Nachdichtung ................................. 51 

Dichtung als Neuerfindung der Sprache ............................................... 52 

Nachdichtung und Intertextualität ....................................................... 53 

Literatur zu Jacques Prévert .................................................................... 56 



4 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Catherine Prévert: Jacques Prévert 1961 in dem Film Mon frére Jacques 

(Mein Bruder Jacques) von Pierre Prévert (Wikimedia commons) 

 

 

 

Cover-Bild: Foto von Jacques Prévert (1920er Jahre); unbekannter Foto-

graf; Paris, Musée Carnavalet (Lookandlearn.com) 

Hörfassungen zu den einzelnen Kapiteln sind auf 

literaturplanetpodcast.com verfügbar. 

Informationen über Dieter Hoffmann finden sich auf seinem Blog 

(rotherbaron.com) und auf Wikipedia. 

 

https://rotherbaron.com/


5 
 

  



6 
 

Die Selbstbefreiung des Geistes aus dem Korsett der 

Schule: Jacques Préverts dichterische Kritik am 

traditionellen Schulwesen 

 

Die Schule war für Jacques Prévert – auch aus eigener Erfah-

rung – eher ein Hindernis als ein Katalysator des freien Geis-

tes. Seine Gedichte plädieren deshalb immer wieder für eine 

Abkehr vom traditionellen Bildungsverständnis. 

 

 

 

Harold Copping (1863 – 1932): The Dunce 

(Der Dummkopf; hier: Schulversager, 1886) 

 Bournemouth, Russell-Cotes Art Gallery & Museum 

(Wikimedia commons) 

  



7 
 

Der Klassenclown (Le cancre) 

Unter ihm 

die gescheitelten Köpfe 

der Musterschüler, 

vor ihm 

der lauernde Blick 

des Lehrers. 

Die Salven der Fragen 

prasseln auf ihn ein, 

er taumelt 

im Kugelhagel der Probleme, 

die nicht die seinen sind. 

Plötzlich aber 

lacht sich der helle Wahnsinn 

durch sein verdüstertes Gesicht. 

Er greift nach dem Schwamm 

und wischt es einfach weg, 

das Labyrinth aus Zahlen und Fakten, 

aus Daten und Begriffen, 

aus Phrasen und Formeln, 

und übermalt 

unter dem Gejohle der Klassenmanege 

regenbogenfarben 

die dunkle Tafel des Unglücks 

mit dem strahlenden Gesicht des Glücks. 

Jacques Prévert: Le cancre; aus: Paroles (1946) 

http://www.unjourunpoeme.fr/poeme/le-cancre


8 
 

Schwierige Kindheit Préverts 

 

Bei einem Blick auf die Biographie des am 4. Februar 1900 in 

Neuilly-sur-Seine bei Paris geborenen und am 11. April 1977 in 

Omonville-la-Petite (Normandie) verstorbenen Jacques 

Prévert wäre manch einer wohl geneigt zu sagen, dass diesem 

Autor das Dichten nicht gerade in die Wiege gelegt worden ist. 

Préverts Vater musste sich lange mit Gelegenheitsarbeiten 

durchschlagen, ehe er schließlich in Paris eine Anstellung bei 

einer Wohltätigkeitsorganisation fand [1]. Im Dschungel der 

Großstadt geriet der Sohn ins Kleinkriminellenmilieu, so dass 

Prévert sich später selbst über die "Jungfräulichkeit" seines 

Strafregisters wunderte [2]. Die Schule war bei alledem nichts 

weiter als ein lästiges Übel, und das Schwänzen des Unter-

richts mündete folgerichtig in das frühestmögliche Verlassen 

der Schule (mit 15 Jahren). 

 

Distanz zur traditionellen Schulbildung 

 

Hätte man Prévert gefragt, wie er mit dieser geringen Schul-

bildung Dichter werden konnte, so wäre die Antwort wohl 

gewesen, dass dies nicht trotz, sondern wegen seiner Distanz 

zum Schulbetrieb geschehen sei. 

So hat er sich etwa gegen die Standardisierung des geistigen 

Fortschritts gewandt, die das gleichschrittige Lernen in der 

Schule mit sich bringe: Wenn man sage, dass ein Kind in der 

Schule keine Fortschritte mache, würden dabei oft die ande-

ren, von den schulischen Tests nicht gemessenen und womög-



9 
 

lich auch gar nicht mit dem Unterricht zusammenhängenden 

Entwicklungen übersehen, die ein Kind durchlaufe [3]. Mit 

Montaigne kritisiert Prévert daher die "Gefangennahme" des 

kindlichen Geistes in der Schule, wo dieser den Launen eines 

missmutigen Lehrers ausgeliefert sei und so seiner individuel-

len Kraft beraubt werde [4]. 

 

Mit dem Vogel der Phantasie gegen geistige  Bevormundung 

 

Drei der bekanntesten Gedichte Préverts sind dieser Thematik 

gewidmet. In dem eingangs wiedergegebenen Gedicht Le can-

cre (Der Schulversager) rebelliert ein Schüler gegen die geis-

tige Unterdrückung durch den Lehrer, indem er all die abstrak-

ten Zahlen und Fakten, die er lernen soll, von der Tafel wischt 

und sie mit dem "Gesicht des Glücks" übermalt. 

Analog dazu werden die Voraussetzungen geistiger Freiheit in 

Page d'écriture (Aufgabenblatt) gerade dadurch geschaffen, 

dass die Schüler sich von den mathematischen Repetierübun-

gen des Lehrers ab- und dem Vogel der Phantasie zuwenden, 

der mit seinem Gesang die Mauern des Klassenzimmers und 

damit die Schulwirklichkeit in sich zusammenstürzen lässt: 

 

Rechenübung (Page d'écriture) 

 

Zwei plus zwei sind vier 

plus vier sind acht 

was mal zwei dasselbe macht 

minus vier sind's wieder vier 

Rechenkette eng gefügt 



10 
 

um die Zahlen um die Köpfe 

auf akkuraten Karos 

plötzlich 

gänzlich unerwartet 

eine zitternde Feder 

eine Vogelfeder vor dem Fenster 

gleitet vorbei 

gleitet in die Herzen hinein 

ein unberechenbares Lied 

löst die eng gefügte Kette 

um die Zahlen um die Köpfe 

zu unzähligen Gliedern 

einem Meer aus bunten Wissensmurmeln 

unkalkulierbar glitzernd 

befreit 

taucht die Feder hinein. 

Und die Glasscheiben werden wieder zu Sand 

die Tinte wird wieder zu Wasser 

die Pulte werden wieder zu Bäumen 

die Kreide wird zu einem Kreidefelsen 

und die Feder zu einem Vogel" [5]. 

 

Das "entfesselte" Kind als öffentliches Ärgernis 

 

Ein weiteres Gedicht von Prévert über Kindheit und die tradi-

tionelle Erziehung ist Chasse à l'enfant (Jagd auf das Kind / 

Kinderjagd). Es beruht auf einer wahren Begebenheit – näm-

lich dem Aufstand gegen die Gewalt der Wärter und dem an-

schließenden Ausbruch von Insassen aus einer bretonischen 



11 
 

Besserungsanstalt für Minderjährige im Jahr 1934. Auf die Er-

greifung der Flüchtigen war damals eine Belohnung von je 20 

Francs ausgesetzt worden. 

Prévert greift den Vorfall in seinem Gedicht aus der Perspek-

tive eines flüchtenden Kindes auf. Dieses wird wie ein "gehetz-

tes Tier" von der "Meute der anständigen Leute" gejagt, die 

seine Flucht in die Freiheit als Anschlag auf die soziale Ord-

nung empfinden und entsprechend zu ahnden versuchen. In-

dem dabei nicht von "einem", sondern von "dem" Kind die 

Rede ist, erscheint dieses allgemein als Symbol für die im All-

tag der bürgerlichen Gesellschaft unterdrückte geistige Frei-

heit. 

Das Gedicht hebt den Fluchtversuch des Kindes damit auf die 

allgemeine Ebene der Selbstbehauptung des menschlichen 

Geistes. Diese beginnt demnach mit dem Widerstand gegen 

seine Zurichtung in der Schule. Anders ausgedrückt: Geistige 

Freiheit ist nur dann dauerhaft möglich, wenn dem Geist in 

der Schule die Flügel nicht gestutzt werden, sondern ihm 

Wege zu deren Entfaltung aufgezeigt werden.  

 

Kinderjagd (Chasse à l'enfant) 

 

Spielerisch fangen die Möwen 

mit ihren Flügeln das funkelnde Licht, 

das rund um die Insel 

die Wellen mit Sternen betupft. 

  



12 
 

 

Da gellen Schreie wie Pistolenschüsse: 

"Gauner! Rowdy! Lümmel! Taugenichts!" 

Es ist die Meute der braven Leute, 

vereint in der Jagd auf das freie Kind. 

 

Wie ein verletztes Tier 

irrt es durch die dunkle Nacht, 

und hinter ihm gellen die Schreie 

der anständigen Leute: 

 

"Gauner! Rowdy! Lümmel! Taugenichts!" 

 

Niemand benötigt einen Jagdschein 

für die Kinderjagd. Die Freiheit der Jäger 

steht über der Freiheit des Kindes, 

das flieht durch die finstere Nacht.  

 

"Gauner! Rowdy! Lümmel! Taugenichts!" 

 

Geisterhaft greifen die Arme des Mondes  

zwischen die nachtfahlen Wellen, 

in die du deine entfesselten Arme tauchst. 

Wirst du das Ufer erreichen? [6] 

 

  



13 
 

Nachweise 

 

[1] Anlässlich des 40. Todestages von Prévert sind 2017 ei-

nige neuere Monographien über ihn erschienen, darun-

ter auch biographisch orientierte Würdigungen seines 

Werkes (vgl. u.a. Aurouet, Carole: Jacques Prévert. Une 

vie. Paris 2017: Les Nouvelles Éditions JMP; Hamon, 

Hervé: Prévert, l'irréductible. Tentative d'un portrait. 

Paris 2017: Lienart). Eine weitere ausführliche Studie zu 

Prévert stammt aus dem Jahr 2021 (Perrigault, Lau-

rence: Prévert. Paris 2021: Les Pérégrines, Collection 

Icones). 

[2] Vgl. die entsprechende Äußerung von Prévert in einem 

Interviewband mit André Pozner: Prévert/Pozner: Heb-

dromadaires (1972), S. 85. Paris 1982: Gallimard. 

[3] "Un enfant, (…) à l'école, on dit: il ne fait pas de progrès. 

Pourtant, on ne sait pas, on ne peut pas savoir s'il n'en 

fait pas, dans une direction différente" – "Oft wird von 

einem Kind in der Schule behauptet, es würde keine 

Fortschritte machen. In Wahrheit kann man das aber 

gar nicht wissen. Vielleicht macht es Fortschritte, nur in 

einer ganz anderen Richtung" (ebd., S. 101). 

[4] Ebd.,  S. 101 f. 

[5] Nach Prévert: Page d'écriture; aus: Paroles (1946), S. 

146 f. 

[6] Nach Prévert: Chasse à l'enfant (PDF); aus: Paroles 

(1946), S. 86 f. Liedfassung von Les Fréres Jacques 

(1957). 

  

https://lesvoixdelapoesie.ca/lire/poemes/page-decriture
http://lac.premiersplans.org/wp-content/uploads/PCDL-La_chasse_a_l_enfant.pdf
https://www.youtube.com/watch?v=z67Go1SrHAs


14 
 

Der Alltag im Spiegel der Dichtung 

Jacques Préverts dichterisches Spiel mit den 

Strukturen des Alltags 

 

In der Dichtung wollte Jacques Prévert das kultivieren, was 

den Kindern auf dem Weg zum Erwachsenwerden systema-

tisch ausgetrieben wird: den unvoreingenommenen Blick auf 

die Dinge. Dies ging bei ihm auch mit einer bewussten Distanz 

gegenüber der Hochkultur einher. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Hans Makart (1840 – 1884): Faun und Nymphe (1865/66) 

Wikimedia commons 

  



15 
 

Treibsand (Sables mouvants) 

 

Engel und Dämonen 

Winde und Gezeiten 

gleiten in flimmernder Ferne 

deine schlafumschlungnen Augen 

ins Meer gefallene Sterne 

 

Engel und Dämonen 

Winde und Gezeiten 

im Treibsand sich kräuselnder Laken 

deine traumbetupften Augen 

unsichtbar kreisende Kraken 

 

Engel und Dämonen 

Winde und Gezeiten 

ein Strudel ein sanftes Versinken 

in deinen nachtbenetzten Augen 

erträumtes Ertrinken 

 

Jacques Prévert: Sables mouvants 

aus: Paroles (1946) 

 

Gedicht als Video mit Musik 

  

http://www.crcrosnier.fr/mur/pfcxx/prevert.htm
https://www.youtube.com/watch?v=IWrOB12XHPw


16 
 

Die kindliche Weltsicht als Voraussetzung von Préverts Dich-

tung 

 

Préverts Gedichte über Kindheit und Schule lassen keinen 

Zweifel an seiner kritischen Sicht auf die traditionelle Schulbil-

dung. Der Sinn der Schule (und des Verständnisses von Erzie-

hung und Bildung, für die sie steht) war für ihn nicht in erster 

Linie, den Kindern wichtige geistige Inhalte und Fertigkeiten 

beizubringen. Den hauptsächlichen Zweck der Schule sah er 

vielmehr darin, den Kindern ihre geistige Unabhängigkeit aus-

zutreiben. 

Ein Ausdruck dieser Unabhängigkeit war für Prévert auch der 

spezielle Blick, mit dem Kinder die Dinge des Alltags beurtei-

len. Dabei handelt es sich ihm zufolge um einen Blick, der die 

Maskerade des sozialen Alltags durchdringt und so bei den 

Erwachsenen Peinlichkeitsgefühle hervorruft: 

 

"Häufig habe ich Leute zu ihrem Kind sagen hören: 'Senk die 

Augen!' Denn der Blick von Kindern erzeugt bei den Erwachse-

nen fast immer Scham" [1]. 

 

Er selbst, so Prévert, habe sich deshalb eben diesen Kinder-

blick – und mit ihm die "Tränen", das "Lachen" und die "glück-

lichen Geheimnisse" der Kindheit – zu bewahren versucht. 

Und so stelle er "zu meinem Vergnügen" noch immer kindliche 

Fragen – also Fragen, die durch ihre Distanz zum Alltagsge-

schehen zu Verfremdungseffekten führen und so einen neuen 

Blick auf dieses ermöglichen [2]. 

 



17 
 

Poesie als "Beiname des Lebens" 

 

Aus dieser Haltung lässt sich unmittelbar Préverts dichteri-

sches Ideal ableiten. Im Kern geht es ihm dabei um eine der 

Wahrhaftigkeit verpflichtete Dichtung. Darunter versteht er 

eine Poesie, die eben dadurch, dass sie ein Teil des Alltags 

bleibt, auf diesen zurückwirkt. In letzter Konsequenz erscheint 

die Dichtung dabei nur als ein anderer Begriff für das Leben 

bzw. für eine bestimmte Sicht auf dieses: 

 

"Die Poesie (…) ist das, was man träumt, was man sich vor-

stellt, was man sich wünscht und was oft auch eintritt. Die Po-

esie ist überall, so wie Gott nirgends ist. Die Poesie ist einer der 

wahrsten, einer der passendsten Beinamen des Lebens" [3]. 

 

Verwurzelung der Dichtung im Alltag 

 

Sprachlich drückt sich diese Konzeption von Dichtung bei 

Prévert darin aus, dass er sich gegen den bedeutungsschweren 

Gestus hochkultureller Werke wendet [4]. Als Teil des Alltags 

bzw. als eine bestimmte Ausdrucksform des Lebens und der 

menschlichen Existenz dürfe dichterische Sprache nicht über 

den Köpfen der Menschen schweben und den Eindruck der 

Allwissenheit vermitteln. Prévert bevorzugt deshalb für seine 

Werke die "vom Volk geschaffene Sprache", die "Sprache al-

ler", die der gewählten Ausdrucksweise "die Zunge heraus-

streckt" [5]. 

Die Verwendung einfacher Ausdrucksformen erscheint dabei 

als sprachliche Entsprechung zu dem von Prévert gezielt ein-



18 
 

gesetzten kindlichen Blick auf die Welt. Dazu gehört freilich 

auch, dass er die Alltagssprache nicht einfach übernimmt und 

so ihre affirmative Wirkung verstärkt. Vielmehr erscheint diese 

in seinen Werken vielfach gebrochen. Hierfür operiert er mit 

verschiedensten Sprachspielen, in denen etwa Redewendun-

gen wörtlich genommen werden oder in Aufzählungen schein-

bar Unzusammenhängendes in einen neuen Bedeutungskon-

text überführt wird [6]. 

 

Spielerisches Aufbrechen verkrusteter Sprach- und Denkmus-

ter 

 

Prévert selbst vergleicht diese Art von Dichtung mit den kon-

zentrischen Kreisen, die ein Kind mit einem ins Wasser ge-

worfenen Stein auslöst. In ähnlicher Weise könnten dichteri-

sche Bilder die "aufgezwungenen Gedanken" des Alltags 

durchdringen und so zu ihrer Auflösung beitragen [7]. 

Illustrieren lässt sich diese poetische Verfahrensweise an dem 

eingangs wiedergegebenen Gedicht Sables mouvants (Treib-

sand). Das Hauptthema des Versinkens im "Ozean der Liebe" 

bringt hier eine Reihe von Bildern hervor, die sich gegenseitig 

ergänzen und so zwanglos eine eigene dichterische Sprache 

entfalten. Der so entstehende Eindruck einer Wellenbewe-

gung greift zugleich das Motiv von Liebestod und Neugeburt in 

der Liebe auf. 

Das Gedicht erscheint als harmonisches Gegenstück zu dem 

disharmonisch endenden Gedicht Pour toi, mon amour. Wäh-

rend in Sables mouvants die Erfüllung in der Liebe, das glück-



19 
 

selige Versinken in ihrem Meer, beschworen wird, themati-

siert Pour toi, mon amour das schmerzhafte Erwachen aus 

dem Rausch der Liebe bzw. das Auftauchen aus ihrem Meer: 

 

Liebeslauf (Pour toi, mon amour) 

 

Im funkelnden Himmel der Vögel 

hat dich ein flüsternder Flügel 

in mein Herz getragen. 

 

Im duftenden Garten der Erde 

hat mich der Atem des Weißdorns 

mit deiner Liebe umhaucht. 

 

Im Stachelgestrüpp unseres Nestes 

hat sich eine Dornenkette 

um dein Herz gelegt. 

 

Zwischen den Schattenschiffen der Nacht, 

die vertäut an der Kaimauer klagen, 

habe ich dich verloren. [8] 

 

Dichterische Wellenbewegungen 

 

Ein ähnliches Kompositionsprinzip wie in Sables mouvants 

setzt Prévert auch in dem Gedicht Chez la fleuriste (Im Blu-

menladen) ein. In diesem Fall werden die Assoziationsfelder 

"Münzen/Geld" und "Blumen/Düfte" einander gegenüberge-

stellt. Beide bringen einerseits aus sich selbst heraus, anderer-



20 
 

seits aber auch durch die Berührung mit dem jeweils anderen 

Assoziationsfeld immer neue Bilder hervor. 

Der scharfe Gegensatz zwischen dem Füllhorn duftender Blu-

men auf der einen und den nutzlos über den Boden rollenden 

Münzen andererseits führt die zentrale Aussage des Gedichts 

auf plastische Weise vor Augen. Gerade die neuartige, unver-

brauchte Form des Ausdrucks erlaubt es dabei, eine altbe-

kannte Weisheit zu neuem Leben zu erwecken: Mit allem Geld 

und Gold der Welt lassen sich doch die wichtigsten Dinge des 

Lebens nicht kaufen. Die Schönheit der Blumen ist ebenso 

vergänglich wie jenes höchste Gut, das sie seit Jahrhunderten 

symbolisieren: die Liebe. 

 

Im Blumenladen (Chez la fleuriste) 

 

Rote blaue gelbe Blumen 

ein Bad in einem Meer aus Düften 

für ein paar abgezählte Münzen 

die über die Theke des Blumenladens 

auf den blütenbetupften Boden rollen 

um einen gefallenen Körper 

den bleichen Körper eines Mannes 

zwischen den duftenden Blumen 

einen Körper mit gebrochenem Herzen 

den die Münzen klimpernd umkreisen 

während die Blumen welken 

wie der bleiche Mann 

zwischen den rollenden Münzen 

den unaufhörlich rollenden Münzen. [9] 



21 
 

Der dichterische Schaffensprozess bei Prévert 

 

Wie stark die Dichtung Jacques Préverts im Alltag verwurzelt 

ist, zeigt sich auch an der Art und Weise ihrer Entstehung. So 

verfügte Prévert über eine große Sammlung von Zeitungsaus-

schnitten, die er immer wieder zu dichterischen Werken ver-

arbeitet hat oder in diese hat einfließen lassen [10]. Darüber 

hinaus gibt es mehrere Beispiele dafür, wie er Gedichte unmit-

telbar aus oder sogar parallel zu einer Unterhaltung entwickelt 

hat [11]. 

Seine zweite Frau, Janine Fernande Tricotet, mit der Prévert 

seit 1947 verheiratet war, hat diese gegenseitige Durchdrin-

gung von Dichtung und Leben einmal mit folgenden Worten 

beschrieben: 

 

"Als wir uns kennengelernt haben, hatte ich anfangs oft Angst, 

ihn zu stören: Wir saßen im Café, und er hat plötzlich angefan-

gen zu schreiben, während er sich gleichzeitig weiter mit mir 

unterhalten hat" [12]. 

 

Auch hierin zeigt sich wieder die bewusste Nähe von Préverts 

Dichtung zu Alltag und Alltagssprache. André Pozner, der mit 

Prévert über Jahre hinweg etliche intensive Gespräche geführt 

und seine Arbeitsweise dabei hautnah miterlebt hat, hat den 

Dichter vor diesem Hintergrund als einen "bavard particulier", 

einen "ganz besonderen Plauderer", charakterisiert [13], bei 

dem jedes Bruchstück einer Konversation unvermittelt in Dich-

tung übergehen könne: 

 



22 
 

"Er plaudert, er plaudert, [aber] das ist eben nicht alles, was er 

zu tun versteht. Jacques Prévert schreibt auch, aber sein 

Schreiben bleibt eng mit der Plauderei verbunden" [14].  

 

Die Prozesshaftigkeit, die das Schreiben Préverts somit in be-

sonderem Maße auszeichnet, war wohl auch ein Grund dafür, 

dass er sich lange gegen eine Herausgabe seiner Gedichte – 

die zunächst nur in Zeitschriften erschienen waren – in Buch-

form ausgesprochen hat. Erst 1946 sind sie in dem heute le-

gendären Band Paroles ("Worte") zusammengefasst worden, 

auf den dann später elf weitere Gedichtbände (davon zwei 

posthum) gefolgt sind. 

Der Titel dieses Buches macht dabei allerdings noch einmal 

deutlich, dass es Prévert nicht um eine Anknüpfung an die 

hochkulturelle Dichtkunst ging, sondern um eine Verwurze-

lung in der Alltagssprache. Indem er die mit dieser assoziierte 

Authentizität betonte, wollte er seine Leser zugleich für Pro-

zesse der Normierung, der euphemistischen Entstellung und 

der sozialen Etikettierung sensibilisieren, wie sie mit Sprache 

verbunden sind. So hatte seine Dichtung stets auch einen 

emanzipatorischen Anspruch. 

 

  



23 
 

Nachweise 

 

[1] Äußerung von Prévert in einem Interviewband mit 

André Pozner: Prévert/Pozner: Hebdromadaires (1972), 

S. 62. Paris 1982: Gallimard. 

[2] Ebd. 

[3] Ebd., S. 102. 

[4] Ebd., S. 151. 

[5] "La langue vulgaire tire la langue à la langue distinguée" 

(ebd.). 

[6] Ein berühmtes Beispiel für dieses Stilmittel ist Préverts 

Gedicht Inventaire (Inventur). Es ist enthalten in Prévert, 

Jacques: Paroles (1946), S. 208 – 210. Paris 1949: Gal-

limard. 

[7] Prévert in Hebdromadaires (s. 1), S. 153. 

[8] Nach Prévert: Pour toi, mon amour; aus: Paroles (1946); 

Gedicht als Video mit Musik 

[9] Nach Prévert: Chez la fleuriste; aus: Paroles (1946). 

[10] Vgl. Hebdromadaires (s. 1), S. 28 und 102 ff. 

[11] Vgl. ebd., S. 52 f., 104 f. und 131 f. 

[12] Janine Fernande Tricotet in ebd., S. 108. 

[13] André Pozner in ebd., S. 77. 

[14] Pozner, ebd., S. 177 (vgl. auch S. 151). 

 

  

https://www.artpoetique.fr/poemes/pour_toi_mon_amour.php
https://www.youtube.com/watch?v=obTqAezlXzw
http://poemasenfrances.blogspot.de/2004/11/jacques-prevert-chez-la-fleuriste.html


24 
 

Die Collage als dichterisches Gestaltungselement 

Jacques Prévert und der Surrealismus 

 

Jacques Prévert verkehrte lange in surrealistischen Kreisen 

und ist deshalb in seiner Dichtung auch von diesen beeinflusst 

worden. Besonders deutlich wird dies an den collagenhaften 

Elementen in seinen Gedichten. 

 

 

 

Léon Comerre (1850 – 1916): Die Sintflut (um 1911) 

Kunstmuseum Nantes (Wikimedia commons) 

  



25 
 

Der Kontrolleur (Le contrôleur) 

 

Los jetzt! 

Beeilung! 

Los, los! 

Zusammenrücken! 

Hier sind viel zu viele Reisende, 

viel zu viele! 

Also los: 

Zusammenrücken! Beeilung! 

Einige stehen schon Schlange, 

überall Reisende, überall, 

viel zu viele, 

an der Anlegestelle, 

in den Gängen 

im Bauch ihrer Mutter, 

also los, los: zusammenrücken, 

den Abzug drücken! 

Alle brauchen Platz zum Leben, 

also tötet euch ein bisschen! 

Los, los, seid vernünftig, 

macht Platz, 

ihr könnt doch ohnehin 

nicht lange bleiben, 

alle brauchen Platz, 

nur eine kleine Runde, 

ihr wart gewarnt, 

eine kleine Reise durch die Welt, 

nur eine krümelkleine Reise, 



26 
 

nur eine kleine Runde, 

dann müsst ihr aussteigen, 

also, los, los, 

zusammenrücken, 

seid höflich zueinander, 

nicht drängeln, 

es kommen alle an die Reihe! 

 

Jacques Prévert: Le contrôleur 

aus: Paroles (1946) 

 

 

Das Lachen der Surrealisten 

 

Immer wieder hat Jacques Prévert seine Abneigung gegenüber 

dem heiligen Ernst der hochkulturellen Dichtung betont. Dies 

betraf auch die Verfremdungseffekte, die er durch seine un-

konventionellen Metaphern erzielte. Ausdrücklich wollte er 

damit auch zum "Lachen" anregen und so "Trost" spenden für 

all die Menschen, die "Sklaven" absoluter Wahrheiten sind [1]. 

Auf diese Weise ergibt sich auch eine Verbindung zur surrea-

listischen Bewegung, die Préverts Schaffen maßgeblich mitge-

prägt hat. So charakterisiert Prévert die Surrealisten mehrfach 

über die Art und Weise ihres Lachens. Dieses sei "unwider-

stehlich ansteckend" und "heilsam" gewesen und habe sich 

gegen alle Heucheleien und Hinterhältigkeiten der bürgerli-

chen Gesellschaft gerichtet. 

https://www.wikipoemes.com/poemes/jacques-prevert/le-controleur.php


27 
 

Prévert betont zudem, dass man sich unter den Surrealisten 

auch gegenseitig ausgelacht habe, um sich selbst nicht zu 

wichtig zu nehmen. Sogar den Tod habe man ausgelacht, um 

sich furchtloser mit dem Leben auseinandersetzen zu können 

[2]. 

Das Ziel von alledem sei es gewesen, sich eine unbedingte 

geistige Freiheit zu bewahren. Denn die Freiheit sei, so 

Prévert, für die Surrealisten nicht ein bloßes Schlagwort gewe-

sen. Sie hätten sie vielmehr in ihrer Kunst zu verwirklichen 

versucht – auch wenn dies natürlich nur annäherungsweise 

möglich gewesen sei [3]. 

Dass Prévert sich ab 1930 zunehmend von den Surrealisten 

entfernte, lag nicht zuletzt daran, dass er seine geistige Frei-

heit noch stärker ausleben wollte, als ihm dies unter dem zu-

nehmend diktatorischen Regime ihres Anführers, André Bre-

ton, möglich war. So erklärt Prévert seinen Dissens mit Letzte-

rem später auch mit dem "etwas merkwürdigen Verständnis 

von der Freiheit der anderen", das Breton an den Tag gelegt 

habe [4]. Dennoch konzediert er auch Breton im Rückblick die 

Fähigkeit, über die lächerliche Ernsthaftigkeit der bürgerlichen 

Gesellschaft ebenso wie über sich selbst zu lachen: 

 

"Von Breton redet man oft mit einer großen Ernsthaftigkeit. 

Die Wahrheit aber ist, dass er [viel] lachte, dass ihm sogar die 

Tränen in die Augen traten vor Lachen. Er war niemals ernst-

haft. Er gab sich manchmal bedeutungsschwer, für meinen Ge-

schmack vielleicht sogar ein wenig zu oft, aber insgesamt war 



28 
 

es doch so: Wir haben miteinander gelacht, wie Menschen, die 

einander sehr mögen" [5]. 

 

Prévert als Drehbuchautor und Schöpfer von Collagen 

 

Was Prévert außerdem am Surrealismus hervorhebt, ist die 

Tatsache, dass es sich bei diesem um eine Bewegung han-

delte, die nicht auf eine bestimmte Kunstform beschränkt war. 

Eben dies trifft auch auf Préverts eigenes künstlerisches 

Schaffen zu. So hat er nach eigenen Angaben überhaupt erst 

über den Film zur Literatur gefunden [6] und war auch später 

immer wieder für den Film tätig. 

Besondere Erwähnung verdient dabei der Zeichentrickfilm Le 

roi et l'oiseau (Der König und der Vogel), eine poetische Per-

siflage auf Despotie und Militarismus, die Prévert gemeinsam 

mit Paul Grimault erarbeitet hat [7]. Der an Hans Christian An-

dersens Märchen Die Hirtin und der Schornsteinfeger an-

knüpfende Film kam – nachdem eine erste, 1948 fertigge-

stellte Fassung von Prévert und Grimault verworfen worden 

war – erst 1979, zwei Jahre nach Préverts Tod, in die Kinos. An 

der Endfassung des Drehbuchs hatte Prévert bis kurz vor sei-

nem Tod gearbeitet. 

Nach einem schweren Sturz aus einer unzureichend gesicher-

ten Fenstertür, von dem Prévert sich nur sehr langsam er-

holte, hat er seit Ende der 1940er Jahre zudem vermehrt Col-

lagen angefertigt [8] – eine Kunstform, die auch im Surrealis-

mus eine zentrale Rolle gespielt hat. 

 



29 
 

Collagenhafte Elemente in dem Gedicht Le contrôleur 

 

Ein wichtiges Merkmal der Collage ist die Simultaneität – ein 

Stilmittel, das es erlaubt, scheinbar unzusammenhängende 

Dinge oder Ereignisse nebeneinander zu stellen und so uner-

wartete Bezüge herzustellen. Dieses Stilmittel ist auch in 

Préverts Dichtung anzutreffen. So sind die grotesken Effekte, 

die sich mit collagehaften Elementen erzielen lassen, u.a. in 

dem oben wiedergegebenen Gedicht Le contrôleur (Der Kon-

trolleur) zu beobachten.  

Das Gedicht verbindet zwei Bedeutungsbereiche miteinander. 

Auf der einen Seite steht das Gezeitenspiel des Lebens, das 

Kommen und Gehen der menschlichen Individuen, die im 

Wimpernschlagrhythmus geboren werden und wieder von der 

Welt verschwinden. Auf der anderen Seite steht das Bild eines 

überfüllten Zuges oder Schiffes, auf dem die Menschen dicht 

gedrängt durch das Leben reisen. 

Als verbindendes Element zwischen den beiden Bedeutungs-

komplexen erscheint ein Kontrolleur, der die Reisenden immer 

wieder an den Eintagsfliegencharakter ihres Lebens erinnert. 

Wiederholt fordert er sie auf, zusammenzurücken und für an-

dere, die schon im Wartesaal der Mutterbäuche dem Eintritt 

in das Leben entgegenwachsen, Platz zu machen. 

In seiner Missachtung der Würde des einzelnen Lebens trägt 

der Kontrolleur ausgesprochen zynische Züge. So könnte man 

in ihm allgemein eine Personifikation des Todes sehen, der 

unterschiedslos alle Menschen mit sich fortführt. Indem er die 

Reisenden dazu auffordert, sich gegenseitig zu töten, um Platz 



30 
 

für Neuankömmlinge zu schaffen, klingen in seinen zynischen 

Ausrufen jedoch auch Probleme wie Dichtestress, Überbevöl-

kerung und Ressourcenmangel an, die Menschen zu Kurz-

schlusshandlungen verleiten und im Extremfall Kriege auslö-

sen können. 

 

Nachweise 

 

[1] Vgl. Prévert, Jacques / Pozner, André: Hebdromadaires 

(1972), S. 153. Paris 1982: Gallimard.  

[2] Vgl. ebd, S. 165 f. 

[3] Vgl. ebd., S. 166. 

[4] Ebd., S. 21. 

[5] "On parle beaucoup de Breton avec un immense sé-

rieux. Quand je dis qu'il riait, qu'il riait aux larmes 

même, c'est vrai. Il n'était jamais sérieux. Il était parfois 

grave, peut-être trop à mon avis, mais c'était comme ça. 

On riait, ensemble, comme des gens qui s'aiment" (ebd., 

S. 166). 

[6] Vgl. ebd., S. 159. 

[7] Eine ausführliche Studie zu dem Film hat Jean-Pierre 

Pagliano vorgelegt: Le Roi et l'Oiseau: Voyage au coeur 

du chef d'oeuvre de Prévert et Grimault. Paris 2012: Be-

lin. 

 [8] Vgl. Prévert: Collages. Paris 1982: Gallimard [mit Texten 

von André Pozner und einem Vorwort von Philippe Sou-

pault]. 

  



31 
 

Gegen die Verteufelung der Lebenslust 

Kapitalismus- und Kirchenkritik in den Gedichten 

Jacques Préverts 

 

Kapitalismus- und Kirchenkritik waren bei Jacques Prévert eng 

miteinander verbunden. Beiden warf er eine Kriminalisierung 

der spontanen Lebensfreude vor. 

 

 

 

 

Aksel Waldemar Johannessen (1880 – 1922): Arbeiter (um 1915) 

Wikimedia commons 

 

  



32 
 

Verlorene Zeit (Le temps perdu) 

 

Vor dem Fabriktor ein stockender Schritt 

ein fragender Blick zurück: 

das Lächeln der Sonne 

in dem bleiernen Himmel 

an dem stahlkalten Tor 

in den leeren Augen 

die zwinkernd sich mit Leben füllen 

eins mit der Sonne 

einig mit ihr 

in der Feier des Lebens 

das verschwendet wäre 

in einer Fabrik. 

 

Jacques Prévert: Le temps perdu 

aus: Paroles (1946) 

 

 

Zusammenhang zwischen Kapitalismus- und Kirchenkritik bei 

Prévert 

 

Kapitalismus- und Kirchenkritik hängen bei Prévert eng mitein-

ander zusammen. Sein Beharren auf der spontanen Freude am 

Leben ist für ihn ebenso ein Akt gelebten Widerstands gegen 

eine lustfeindliche kirchliche Ideologie wie ein Protest gegen 

die Unterordnung des Einzelnen unter die Interessen einer 

lebensfeindlichen Wirtschaft. 

https://www.wikipoemes.com/poemes/jacques-prevert/le-temps-perdu.php


33 
 

Das Zwangssystem der Kirche, die einem in der Kindheit den 

Glauben aufzwinge [1] und bei erwachsenen Ungläubigen den 

Atheismus als vorübergehenden Abfall vom Glauben abtue, als 

eine Art Krankheit, die irgendwann überwunden sein werde 

[2], erscheint so als Nährboden der Unfreiheit, der es erleich-

tert, den Menschen inhumane gesellschaftliche Normen auf-

zuzwingen. 

Der Arbeiter, der in dem Gedicht Le temps perdu (Verlorene 

Zeit) beschließt, lieber den sonnigen Tag zu genießen, als ihn 

in einer Fabrik zu vergeuden, versündigt sich in diesem Sinne 

gleichermaßen an den Gesetzen der kapitalistischen Ökono-

mie wie an den Normen der Amtskirche. Denn deren "Am 

siebten Tage sollst du ruhen" wandelt sich unter den Bedin-

gungen des kapitalistischen Mehrwertdenkens in ein diktatori-

sches "Nur am siebten Tage darfst du ruhen". 

Der von der Amtskirche vorgegebene Lebensrhythmus stützt 

damit ein inhumanes Erwerbssystem, in dem die Sonntags-

ruhe nur dazu dient, die Arbeitskraft so weit zu schonen, dass 

sie unter der Woche mit maximalem Profit "verwertet" wer-

den kann. Die Mußestunden sollen zwar der körperlichen Re-

generation dienen, nicht aber zu einem geistigen Atemholen 

führen, durch das die bestehenden Strukturen in Frage gestellt 

werden könnten.  

 

Prévert als Kritiker der kapitalistischen Ökonomie  

 

In den 1930er Jahren hat Jacques Prévert eng mit der Groupe 

Octobre zusammengearbeitet [3]. Dabei handelte es sich um 



34 
 

eine den Kommunisten nahestehende Theatergruppe, die 

streikende Arbeiter mit Auftritten vor Ort in ihrem Kampf für 

bessere Arbeitsbedingungen und gerechtere Entlohnung un-

terstützte. Von den Texten, die Prévert zwischen 1932 und 

1936, dem Auflösungsjahr der Gruppe, für die Groupe Octobre 

geschrieben hat, wurde einer, La bataille de Fontenoy (Die 

Schlacht von Fontenoy), 1933 anlässlich der Internationalen 

Arbeiter-Theaterolympiade in Moskau aufgeführt und so in-

ternational bekannt. 

Die Zusammenarbeit mit der Groupe Octobre und der Kontakt 

mit den für ihre Rechte kämpfenden Arbeitern haben Prévert 

in besonderer Weise für Missstände in der Arbeitswelt sensi-

bilisiert. Dies war auch in späteren Jahren noch deutlich zu 

spüren. So beklagte er etwa die Amoralität einer Ökonomie, 

die Arbeitsbedingungen schaffe, welche – wie etwa im Falle 

der Silikose, der häufigsten Berufskrankheit von Bergarbeitern 

– mit tödlichen Krankheiten für die Beschäftigten verbunden 

seien [4]. 

Ebenso kritisch setzt er sich mit der euphemistischen Umbe-

nennung von Erwerbstätigkeiten auseinander (z.B. "Reini-

gungskraft" statt "Putzfrau" oder "Straßenfeger"), die diese 

propagandistisch aufwerten, die mangelnde Attraktivität der 

Tätigkeit dabei aber nur kaschieren, anstatt sie mit einer ent-

sprechenden Entlohnung zu kompensieren [5]. 

  



35 
 

Lebensfeindliche Pflichtversessenheit 

 

In diesem Zusammenhang verweist Prévert auf das Beispiel 

der New Yorker Straßenkehrer (frz. "balayeur"), die mit einem 

Streik die Wolkenkratzer in "Müllkratzer" verwandelt hätten. 

Dadurch ergibt sich auch ein Zusammenhang zu seinem Prosa-

gedicht Le balayeur (aus der Sammlung Spectacle, 1951). 

Der Straßenkehrer, der hier mit seiner spontan ausgelebten, 

pflichtvergessenen Lebenslust in eine Art wilden Streik tritt, 

opponiert dabei zwar gegen eine kirchliche Autorität (die ihm 

in Gestalt eines gestrengen Engels gegenübertritt). Es ist je-

doch gerade ein zentraler Aspekt von Préverts Kritik an der 

Kirche, dass diese die Religion dafür missbrauche, profanen 

Pflichten eine transzendentale Legitimation zu verleihen [6]. 

Prévert verteidigt den ihm vor-

geworfenen "Antiklerikalismus" 

denn auch mit dem Hinweis da-

rauf, dass die Amtskirchenver-

treter ihrerseits Repräsentanten 

"des anti-tout" seien: "Sie sind 

gegen all das, was angenehm ist 

auf der Welt" [7]. In seinem – 

hier der besseren Übersicht hal-

ber in einen Erzähltext transpo-

nierten – Prosagedicht Le ba-

layeur (Der Straßenkehrer) ver-

anschaulicht er dies auf augen-

zwinkernde Weise: 



36 
 

Der Straßenkehrer (Le balayeur) 

 

Gottes sittenstrenger Engelswächter hat den Straßenkehrer 

beim Faulenzen erwischt. "Ach, du lieber Gott!" hatte der sich 

gesagt. "Der viele Staub! Den weht der Wind ja doch wieder an 

die alte Stelle zurück. Soll er doch gleich meine Arbeit machen 

und den Staub dem Fluss übergeben." 

Also hat er sich auf einen Stein gesetzt und den vorbeischlen-

dernden Liebespaaren hinterhergeträumt. 

Da begann die weiche, warme Luft auf einmal zu zittern, ein 

bedrohlicher Klang zerriss die Harmonie des Sommertages, 

und der Engel erschien vor dem Straßenkehrer. Den Zeigefin-

ger zum Himmel gestreckt, trieb er dem Pflichtvergessenen die 

Schamesröte ins Gesicht. Sofort griff der reuige Sünder wieder 

nach dem Besen und machte sich von neuem an die Arbeit. 

Kurze Zeit darauf aber erschien eine schöne Frau auf der Bild-

fläche. Sie lehnte sich gegen ein Brückengeländer und schaute 

herab auf den Fluss. Der Straßenkehrer konnte nicht anders: Er 

ließ seinen Besen Besen sein und lehnte sich neben die fremde 

Schönheit. Ohne dass sie ihn bemerkte, schwärmte er sie an. 

Dem Engel aber blieb das Tun des schwachen Menschenkindes 

nicht verborgen. Er stellte sich auf die andere Seite des Stra-

ßenkehrers und fixierte ihn mit dem fürsorglich-vorwurfsvollen 

Blick einer strengen Lehrerin. Schuldbewusst nahm da der 

Straßenkehrer seine Arbeit wieder auf. 

Nicht lange, und eine zweite Schönheit tauchte auf, die, wie 

der Straßenkehrer fand, ebenfalls weit eher seine Bewunde-



37 
 

rung und Aufmerksamkeit verdiente als sein Besen. Sobald er 

ihr aber schöne Augen machte, erschien wieder der Engel. Die-

ses Mal zeigte er sich nicht seinem Schutzbefohlenen, sondern 

baute sich vor der Angebeteten selbst auf. Erschrocken suchte 

diese das Weite. 

Erneut redete der Engel dem Straßenkehrer ins Gewissen. Die-

ser schwor sich daraufhin, sich fortan durch nichts und nie-

manden mehr beirren zu lassen, und ließ seinen Besen nun wie 

in Trance durch den Staub tanzen. 

Da waren auf einmal Schreie vom Fluss her zu hören. Eine 

junge Frau war ins Wasser gestürzt und drohte zu ertrinken. 

Der Straßenkehrer aber schenkte den Schreien keine Beach-

tung. "Was geht das mich an?" dachte er bei sich. "Ich bin hier, 

um die Straße zu kehren, alles andere ist nicht meine Sache." 

Als der Engel vor ihm erschien, wedelte er noch heftiger, noch 

pflichtversessener mit dem Besen, so dass der Abgesandte 

Gottes von einer dichten Staubwolke umhüllt wurde. Aus die-

ser heraus redete er seinem Schützling erneut ins Gewissen: 

dass es löblich sei, seinen Alltagspflichten nachzukommen, 

dass es aber höhere Pflichten gebe, für die man seine Arbeit 

jederzeit unterbrechen müsse – und dazu zähle es natürlich, 

das Leben von Menschen in Not zu retten. 

Der Straßenkehrer stellte sich zunächst taub. Schließlich war es 

ja nicht ausgeschlossen, dass ihn hier der Teufel als Engel ver-

kleidet erneut vom rechten Weg abzubringen versuchte. Am 

Ende aber konnte er doch nicht anders und sprang ins Wasser, 

um der Ertrinkenden zu Hilfe zu eilen. Und weil er ein guter 



38 
 

Schwimmer war, dauerte es nicht lange, bis er die schon verlo-

ren Geglaubte ans Ufer gebracht hatte. 

Der Engel pries die Gnade Gottes, er lobte den Herrn, Dankes-

gebete perlten von seinen Lippen – bis er sah, wie schön die 

frisch gerettete Seele war, wie verführerisch … und wie nackt. 

Missbilligend schüttelte er den Kopf, als der Straßenkehrer den 

reglosen Körper der Frau auf eine Bank bettete, sie wie eine 

zerbrechliche Blume betastete, um zu sehen, ob sie noch lebte, 

und ihr dann mit seinem eigenen Atem neues Leben ein-

hauchte. 

Rasch kehrten da die Lebensgeister in dieses Meisterwerk der 

Natur zurück. Die Frau schlug die Augen auf und richtete sie 

liebevoll auf ihren Retter, sie lächelte ihn an … Und während 

der Engel den Straßenkehrer indigniert aufforderte, dieses Sa-

tansgeschöpf in den Fluss zurückzuwerfen, lachten die beiden 

miteinander und schwebten ganz ohne göttlichen Beistand in 

den siebten Himmel. 

Allein im Staub der Straße, griff der Engel nach dem Besen und 

kehrte wie besessen, als wollte er mit dem Staub zugleich alle 

Teufel der Welt austreiben. [8] 

  



39 
 

Nachweise 

 

[1] Prévert, Jacques / Pozner, André: Hebdromadaires 

(1972), S. 58. Paris 1982: Gallimard.  

[2] Ebd., S. 63. 

[3] Zur Groupe Octobre vgl. Jolly, Haramila: Le groupe Oc-

tobre et le communisme. Une mémoire reconstruite. In: 

Revue Française d'Histoire des Idées Politiques 8 (1998), 

S. 339 – 354. 

[4] Prévert, Jacques / Pozner, André: Hebdromadaires (s. 1), 

162 f. 

[5] Ebd., S. 121. 

[6] Ebd., S. 41. 

[7] Ebd. S. 56. 

[8] Nach Prévert: Le balayeur; aus: Spectacle (1951). 

 

Bild: Georges Seurat (1859 – 1891): Le balayeur (Der Straßenkehrer, 

(1887/88); Museu da Chácara do Céu, Rio de Janeiro (Wikimedia 

commons) 

  

http://www.babelmatrix.org/works/fr/Pr%C3%A9vert%2C_Jacques-1900/Le_Balayeur_%28Ballet%29


40 
 

Es gibt keine Zeit für den Krieg! 

Antikriegsgedichte von Jacques Prévert 

 

Den Krieg sah Jacques Prévert fest in den Strukturen der mo-

dernen Gesellschaft verankert. Gesellschaftskritik war für ihn 

daher auch eine Form von gelebtem Pazifismus. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Peter Ludwigs (1888 – 1943): Der Krieg (1937) 

Museum Kunstpalast Düsseldorf (Wikimedia commons) 

 

  



41 
 

Friedensreden (Le discours sur la paix) 

 

Staatstragende Schwüre die Statuen der Worte 

der Frieden die Freiheit "la fraternité!" 

doch plötzlich ein Stutzen ein Stolpern ein Sturz 

in den Schlund einer hohlen Phrase 

in den Abgrund eines staunenden Verstehens: 

der Mund, weit geöffnet, zeigt die kariöse Wahrheit 

hinter dem blütenweißen Lächeln 

die Fäulnis der polierten Phrasen 

der Frieden die Freiheit "la fraternité!" 

zerfressen von der Karies des Krieges: 

dem Kapital. 

 

Jacques Prévert: Le discours sur la paix 

aus: Paroles (Worte, 1946) 

 

 

Pazifismus abseits des Mainstreams 

 

Pazifist zu sein, war im Frankreich der Nachkriegszeit keine 

einfache Sache. Von konservativer Seite wurde der Einsatz der 

französischen Armee gegen die Freiheitsbewegungen in den 

Kolonien – insbesondere in Algerien – patriotisch überhöht. 

Gleichzeitig wurde die positive Sicht des Militärs durch den 

Kampf der Résistance gegen die nationalsozialistischen Besat-

zer im Zweiten Weltkrieg befeuert – wobei sich hiermit auch 

jene identifizierten, die sich mit dem faschistischen Vichy-Re-

gime arrangiert oder dieses zumindest passiv ertragen hatten. 

https://www.printempsdespoetes.com/Le-Discours-sur-la-paix-de-Jacques-Prevert


42 
 

So sah sich Jacques Prévert für seine pazifistische Haltung so-

wohl von linker als auch von rechter Seite Kritik ausgesetzt. 

Dies galt gerade auch für eines seiner berühmtesten Gedichte, 

das den Titel Barbara trägt. Darin wird die Zerstörung einer 

Liebesbeziehung in der vom Krieg besonders betroffenen Ha-

fenstadt Brest rückblickend mit den Worten kommentiert: 

"Quelle connerie la guerre" ("Was ist der Krieg doch für eine 

Sauerei"; 1). 

Im französischen Original haben die Verse die Form eines Pro-

sagedichts. In ihrer deutschsprachigen Nachdichtung hat Ilona 

Lay die zentralen Motive des Gedichts zu einem Sonett zu-

sammengebunden: 

 

Brest (Barbara) 

 

Der Regen eine Frau die singt 

und hinter Schleiern Brest zerfließend 

Lippen schweigend sich umschließend 

Floß das sich durch Wolken schwingt 

 

der Regen ein Gewehr das spuckt 

und Brest ein bleigetränktes Bluten 

Donner schrein zerrissne Fluten 

Treibgut das im Hagel zuckt 

 

im Regen singend tote Stimmen 

murmelnd ein ergrautes Sinnen 

Träume die zu Stahl gerinnen 

 



43 
 

Gewölk aus Hunden die sich krümmen 

Brest ein Meer aus Friedhofsmauern 

starrend ein verlassnes Trauern [2] 

 

Der Krieg als Spiegel einer kriegerischen Ökonomie 

 

Prévert hält seinen Kritikern entgegen, dass es keinesfalls ei-

nen "guten" und einen "schlechten" Krieg gebe [3]. Der Krieg 

kenne keine Sieger, er gleiche immer einer "schrecklichen 

Krankheit", gegen die es keine Impfstoffe gebe [4]. 

Dabei ist Prévert allerdings weit davon entfernt, den Krieg als 

quasi naturhaftes Geschehen zu verharmlosen. Vielmehr ver-

weist er ausdrücklich auf die wirtschaftlichen Interessen, die 

mit dem Krieg verbunden seien, und kritisiert das ökonomi-

sche Kalkül, aus dem heraus Kriege geführt würden. 

Die Überlegung, "ob ein Massaker als wirtschaftlich sinnvoll 

angesehen wird oder es an der Zeit sei, sparsam mit Massa-

kern umzugehen", brandmarkt er als zutiefst inhuman. Diese 

Zweckrationalität sei sogar beim Umgang mit den im Krieg ge-

töteten Kindern zu beobachten: Anstatt deren Tod generell zu 

beklagen, bedaure man nur, eventuell versehentlich künftige 

Genies oder "kleine Mozarts" getötet zu haben [5]. 

Ausdrücklich verwahrt sich Prévert vor diesem Hintergrund 

auch gegen die biblische Sprachregelung, wonach es für alles – 

und damit, wie es im Buch Kohelet (3,8) explizit heißt, auch 

"für den Krieg" – eine Zeit gebe. Selbst eine Bemerkung, wo-

nach es an der Zeit sei, einen Krieg zu beenden, wird von ihm 



44 
 

zurückgewiesen, da dies ja impliziere, dass es irgendwann 

auch mal an der Zeit gewesen sei, den Krieg zu beginnen [6]. 

 

Der Krieg als Teil des Alltags 

 

Ein Beispiel für Préverts dichterischen Umgang mit der Ver-

bindung von Krieg und Wirtschaft ist das eingangs wiederge-

gebene Gedicht Le discours sur la paix (Die Friedensrede). Da-

rin werden die faulen Zähne des Redners mit der Heuchelei 

seiner hohlen Friedensphrasen assoziiert, durch die der wahre 

"Nerv" des Krieges – "die heikle Frage des Geldes" – bloßge-

legt wird. 

Das Gedicht spielt damit zugleich auf einen anderen Aspekt 

an, den Prévert beim Umgang mit der Thematik des Krieges 

beklagt – nämlich die euphemistischen Begriffe, mit denen 

über kriegerische Handlungen geredet werde. Prévert er-

wähnt in dem Zusammenhang u.a. den Begriff der "Säube-

rung", mit dem die faktisch verübten Massaker an der Bevöl-

kerung kaschiert würden [7]. 

Zusätzlich verweist das Gedicht auch auf die von Prévert kon-

statierte zunehmende Vermischung von Krieg und Frieden. Die 

moderne Kriegsführung führe dazu, dass alle Bereiche der Ge-

sellschaft vom Krieg und der Vorbereitung auf diesen affiziert 

würden. Diese Diagnose ist heute, angesichts von hybrider 

Kriegsführung, globalisierter Wirtschaftskriege und der teil-

weisen Verlagerung kriegerischer Aktivitäten in den Cyber-

raum, noch zutreffender als zu Préverts Lebzeiten. 

 



45 
 

Die bürgerliche Kleinfamilie als Dünger des Krieges  

 

Indem der Krieg den Alltag wie ein Krebsgeschwür durch-

dringt, werden nach Préverts Überzeugung auch vermeintliche 

Friedenszeiten von militärischen Belangen dominiert. Dies 

lasse einen, wie Prévert sarkastisch anmerkt, fast nostalgisch 

an jene Zeiten zurückdenken, als das Militär noch "nichts mit 

dem Frieden zu tun" und "nichts zu ihm zu sagen hatte" [8]. 

In dem Gedicht Familiale (Familienleben) veranschaulicht 

Prévert die Prägung des Alltags durch den Krieg an dem Keim, 

aus dem heraus sich die Strukturen der bürgerlichen Gesell-

schaft reproduzieren: der traditionellen Familie. Die klassische 

Rollenverteilung, die für den Vater den Broterwerb und für die 

Mutter die Sorge um Haushalt und Erziehung vorsieht, wird 

hier als Feld beschrieben, auf dem die Saat des Krieges gedei-

hen kann.  

Als Abbild der heiligen biblischen Familie verweist die bürger-

liche Kleinfamilie zugleich auf Préverts Antiklerikalismus, in 

dem die Amtskirche als eine Instanz erscheint, welche die un-

hinterfragte Hinnahme der bestehenden inhumanen Struktu-

ren unterstützt: 

 

Familienleben (Familiale) 

 

Die Mutter im Stroh 

der Vater im Stall 

das Kind in der Krippe 

 



46 
 

Heilige Familie wir beten für dich 

 

Die Mutter lernt kochen 

der Vater lernt Geschäftsfreunde kennen 

der Sohn lernt Gehorsam 

 

Ehre dem Vater der Mutter und Gott in der Höh' 

 

Die Mutter in der Küche 

der Vater im Kontor 

der Sohn in der Kaserne 

 

Der Mutter die Liebe 

dem Vater die Pflicht 

dem Sohn die Ehre 

 

Heilige Familie wir beten für dich 

 

Die Mutter führt den Haushalt 

der Vater führt die Geschäfte 

der Sohn führt Krieg 

 

Ehre dem Vater der Mutter und Gott in der Höh' 

 

Die Mutter wird Großmutter 

der Vater wird Großvater 

der Sohn wird Vater 

 

Die Mutter wird den Haushalt geführt haben 



47 
 

der Vater wird die Geschäfte geführt haben 

der Sohn wird Krieg geführt haben 

 

Blutwurst Blutzoll Blutdurst 

der Sohn wird die Geschäfte fortführen 

seine Frau wird den Haushalt fortführen 

 

Heilige Familie wir beten für dich 

 

Die Mutter bedient 

der Vater verdient 

der Sohn dient 

 

Blutwurst Blutzoll Blutdurst 

 

Die Mutter macht sauber 

der Vater macht Geschäfte 

der Sohn macht 

 

sich aus dem Staub 

fällt in den Staub 

wird zu Staub 

 

Der Mutter die Liebe 

dem Vater die Pflicht 

dem Sohn die Ehre 

 

Friedhofsruhe Friedhofsrecke Friedhofsreise 

 



48 
 

Ehre dem Vater der Mutter und Gott in der Höh' 

 

Friedhofsruhe Friedhofsrecke 

 

Heilige Familie wir beten für dich 

 

Friedhofsruhe 

 

Heilige Familie wir sterben für dich [9] 

 

 

Nachweise 

 

[1] Prévert, Jacques: Barbara. In: Paroles (1946). Paris 1949: 

Gallimard. 

[2] Aus: Ilona Lay: Versunken. Gedichte, 2008. 

[3] Prévert, Jacques / Pozner, André: Hebdromadaires 

(1972), S. 104. Paris 1982: Gallimard. 

[4] Ebd., S. 118. 

[5] Ebd., S. 104. 

[6] Ebd., S. 103. 

[7] Ebd., S. 106.  

[8] Ebd., S. 98. 

[9] Nach Prévert: Familiale (PDF). In:  Paroles (1946). 

 

https://gallica.bnf.fr/essentiels/anthologie/barbara
https://www.respects.fr/IMG/pdf/prevert_-familiale.pdf


49 
 

Nachwort 

 

Die Last der Kanonisierung 

 

Jacques Prévert ist als Autor schon früh kanonisiert worden. 

Heute ist sein Werk Teil der renommierten "Bibliothèque de la 

Pléiade" – einer vom Verlag Gallimard herausgegebenen Reihe 

mit kritischen Editionen bedeutender französischer Autoren – 

und zählt damit faktisch zum nationalen Kulturerbe. Dies mag 

auch daran liegen, dass Prévert als Theater- und Drehbuchau-

tor schon früh einen festen Platz im Kulturbetrieb hatte. Auch 

sind seine Gedichte bereits seit den 1930er Jahren vertont und 

von Stars der Chansonszene wie Juliette Gréco und Yves Mon-

tand gesungen worden. 

Préverts Erhebung zu einem Dichter von nationalem Rang hat 

allerdings auch die Kritiker auf den Plan gerufen. Diese haben 

Prévert insbesondere einen Mangel an formaler Strenge und 

poetologischer Reflexion vorgeworfen. Dagegen hat Michel 

Houellebecq in seiner Auseinandersetzung mit Prévert aus-

drücklich betont, sich diesen "klassischen" Aspekten der Kritik 

an dessen Dichtung nicht anschließen zu wollen. Seine Kritik 

ist grundsätzlicherer Natur [1]. 

Nach Houellebecqs Auffassung harmonieren die Wortspiele 

und der "leichte, klare Rhythmus" der Gedichte Préverts 

durchaus mit deren Inhalt. Darüber hinaus dürfe man einen 

Dichter, der in einem solchen Maße mit dem Leben seiner 

Epoche verwoben sei, auch nicht an rein stilistischen Kriterien 

messen. 



50 
 

Was Houellebecq Prévert stattdessen vorwirft, ist, dass dessen 

Sicht der Welt "oberflächlich und falsch" und "von einer gren-

zenlosen Dummheit" sei, die "Übelkeit" errege. Eben deshalb 

sei Préverts Dichtung so "mittelmäßig", dass man sich zuwei-

len schäme, sie zu lesen. Sie sei darüber hinaus auch voller Kli-

schees: Es wimmle darin von nackten jungen Mädchen und 

verführerischen Ganoven, denen sich die Mädchen hingäben, 

sowie von braven, impotenten Bürgern mit frigiden Frauen 

[2]. 

 

Oberflächliche Lektüre, oberflächliche Kritik 

 

Nun zeigen zahlreiche Aussagen Préverts, dass seine Dichtung 

sowohl auf der inhaltlichen als auch auf der poetologischen 

Ebene einen  hohen Reflexionsgrad aufweist. Houellebecqs 

Vorwurf der Oberflächlichkeit beruht daher offenbar auf einer 

ebenso oberflächlichen Lektüre der Werke Préverts. Allenfalls 

könnte man Houellebecq zugutehalten, dass dieser Autor, der 

den Skandal schon mehrfach gezielt zum Zweck der Selbstdar-

stellung (und -vermarktung) eingesetzt hat, hier ganz bewusst 

auf das Mittel der Übertreibung gesetzt hat. Selbst dann stellt 

sich allerdings die Frage, warum er sich für seine verbale 

Schmähung ausgerechnet diese und nicht eine andere literari-

sche Ikone ausgesucht hat. 

Hier kommt nun der Verdacht auf, dass Houellebecq sich eben 

doch von der äußeren Form der Gedichte Préverts hat täu-

schen lassen. Von dem Chansonsänger Georges Brassens, den 

Houellebecq übrigens im selben Atemzug mit Prévert und mit 

derselben Herablassung erwähnt, ist ein ähnliches Phänomen 



51 
 

bekannt. Auch bei ihm hat das lakonische Understatement, in 

dem er seine Lieder vorgetragen hat, oft die darin versteckte 

fundamentale Gesellschaftskritik überlagert [3]. Ebenso hat 

erst die spätere Begleitung seiner Chansons durch größere Or-

chester deutlich werden lassen, dass seine Musik komplexer 

ist, als Brassens' Gesangsweise sie erscheinen ließ. 

 

Möglichkeiten und Probleme der Nachdichtung 

 

So stellt sich die Frage, ob eine analoge neue "Intonation" der 

Gedichte Préverts nicht ebenfalls eine neue Annäherung an 

die Werke dieses Dichters ermöglichen könnte. Schließlich 

sind die zentralen Themen seiner Gedichte, die sich gegen Mi-

litarismus und entfesselten Kapitalismus ebenso wie gegen 

religiösen Dogmatismus wenden, heute ja keineswegs veral-

tet. 

Die Verquickung von Militär und Wirtschaft, der berüchtigte 

militär-industrielle Komplex, ist heute mindestens so bedeut-

sam wie zu Préverts Zeiten. Die von ihm kritisch hinterfragte 

kapitalistische Ökonomie ist in der globalisierten Wirtschaft zu 

einem weltweit bestimmenden Phänomen geworden, und 

auch der religiöse Dogmatismus übt nach wie vor – wenn auch 

in anderer Weise, als Prevert ihn in der Nachkriegszeit erlebt 

hat – einen unheilvollen Einfluss auf unseren Alltag aus. 

Zu Préverts Zeiten war es ein Akt der Rebellion gegen das 

etablierte elitäre Kunstverständnis, wenn man sich als Dichter 

nicht um formale Strenge scherte, sondern sich um eine Ein-

bettung der Poesie in die Sprache des Alltags bemühte. Heute 



52 
 

dagegen ist es fast schon umgekehrt: Komplexe Schreibwei-

sen, deren Sinn sich bei der Lektüre nicht unmittelbar er-

schließt, werden an den Rand gedrängt, weil sie sich in der 

Welt der Social-Media-Stummelsätze kaum noch vermarkten 

lassen. So kann man fragen, ob Prévert, ein Feind jedweder 

Unterordnung, heute nicht ganz andere Ausdrucksformen 

wählen würde. 

Entsprechende Experimente mit der Dichtung Préverts sind im 

französischen Original freilich undenkbar. Seine Werke sind so, 

wie sie sind, man kennt sie aus der Schule und aus Gedicht-

sammlungen, es erschiene als Sakrileg, etwas an ihnen zu än-

dern. Eine Übertragung in eine andere Sprache bietet hier 

ganz andere Möglichkeiten, zumal gerade Gedichte mit ihren 

Sprachspielen, Neologismen, Reimen und Assonanzen sich nie 

so eindeutig übersetzen lassen wie vielleicht manche Fach-

texte. 

 

Dichtung als Neuerfindung der Sprache 

 

Die in diesem Band enthaltenen Übertragungen von Gedich-

ten Préverts ins Deutsche sind vor diesem Hintergrund freier, 

als es ansonsten selbst bei einer Nachdichtung angemessen 

wäre. In einigen Fällen sollte man korrekterweise auch nicht 

von "Übertragungen" oder "Nachdichtungen", sondern eher 

von "Texten nach Motiven von Jacques Prévert" sprechen. Ge-

rade diese Konzentration auf die zentralen Motive von 

Préverts Dichtung kann allerdings deren poetische Kraft oft 

stärker zutage treten lassen, als dies bei einer Bemühung um 

größtmögliche Nähe zum Original der Fall wäre. 



53 
 

Natürlich stellt sich trotz allem die Frage, ob eine solche Vor-

gehensweise statthaft ist. Nimmt man sich auf diese Weise 

nicht zu viele Freiheiten heraus? Wird so nicht das Original 

verfälscht? 

Ja, vielleicht. Womöglich ist es aber auch genau umgekehrt. 

Schließlich war die Verwurzelung in der lebendigen Sprache 

des Volkes für Prévert ja auch mit dem Bekenntnis zu einer 

ständigen Neuerfindung der Sprache verbunden. Die "langage 

de tous, inventé par tous" – "die Sprache aller, die von allen 

erfunden worden ist" –, war für ihn zugleich immer auch eine 

Sprache, die von anderen "neu erfunden" ("réinventé par 

d'autres") werden musste [4], um sich ihre Lebendigkeit zu 

bewahren. So wird man diesem Dichter vielleicht gerade durch 

einen freien, "nach-" und mitdenkenden Umgang mit seinen 

Werken gerecht. 

 

Nachdichtung und Intertextualität  

 

Letztlich folgt die hier praktizierte freiere Nachdichtung aber 

auch nur den ganz normalen Gesetzmäßigkeiten der Intertex-

tualität, durch die literarische Themen, Stoffe und Motive von 

Autor zu Autor, von Land zu Land, von Epoche zu Epoche wei-

tergetragen werden und so einen Dialog über die Grenzen von 

Zeiten und Kulturen hinweg entfalten. Dadurch konstituiert 

sich, wie es Julia Kristeva einmal ausgedrückt  hat, "jeder Text 

(…) als Mosaik von Zitaten, jeder Text ist Absorption und 

Transformation eines anderen Textes" [5]. 



54 
 

Das jeweilige literarische Produkt ist dann – so Roland Barthes 

in seinem bahnbrechenden Text über den "Tod des Autors" – 

als ein "Gewebe von Zitaten" [6] und "vielfältigen Schriften" zu 

verstehen, die "verschiedenen Kulturen entstammen und mit-

einander in einen Dialog eintreten, einander parodieren und 

hinterfragen" [7]. 

Hierbei verlagert sich der Akzent von dem "Autor-Gott" [8] 

früherer Jahrhunderte auf den Leser: Er ist nun derjenige, der 

die Fäden der "auf einem bestimmten Gebiet versammelten 

Spuren, aus denen sich das Geschriebene zusammensetzt", in 

der Hand hält [9]. Auch dies dürfte ganz im Sinne Préverts und 

seiner emanzipatorischen Schreibintention sein. 

 

 

Nachweise 

 

[1]  Vgl. Houellebecq, Michel: Jacques Prévert est un con. In: 

Ders.: Rester vivant et autres textes. Paris 1997: 

Flammarion. 

[2]  Ebd. 

[3]  Vgl. Bonnafé, Alphonse: L'homme qui rit. Vorwort in 

Ders. (Hg.): Georges Brassens [Auswahl seiner Chan-

sontexte], S. 5 – 29 (hier S. 27). Paris 1963: Seghers. 

[4]  Jacques Prévert in Ders. / Pozner, André: Hebdroma-

daires (1972), S. 151. Paris 1982: Gallimard. 

[5]  Kristeva, Julia: Bakhtine, le mot, le dialogue et le roman 

(Bachtin, das Wort, der Dialog und der Roman, 1967). 

In: Dies.: Sèméiotikè. Recherches pour une sémanalyse, 

S. 82 – 112. Paris 1969: Éditions du Seuil; hier zit. nach 



55 
 

der deutschen Übersetzung in: Literaturwissenschaft 

und Linguistik: Ergebnisse und Perspektiven, Bd. 3. Zur 

linguistischen Basis der Literaturwissenschaften II, hg. 

von Jens Ihwe, S. 345 – 375 (Zitat S. 348). Frankfurt 

(Main) 1972: Athenäum. 

[6]  Barthes, Roland: La mort de l'auteur (Der Tod des 

Autors; engl. 1967, frz. 1968). In: Le bruissement de la 

langue, S. 61 – 67 (hier S. 65). Paris 1984: Éditions du 

Seuil; dt. in: Barthes, Roland: Das Rauschen der Sprache, 

S. 57 – 63. Frankfurt/Main 2005: Suhrkamp; auch in: Fo-

tis, Jannidis, / Lauer, Gerhard / Martinez, Matias / 

Winko, Simone (Hgg.): Texte zur Theorie der Autor-

schaft, S. 185 – 197. Stuttgart 2000: Reclam. 

[7]  Ebd., S. 66. 

[8]  Ebd., S. 65. 

[9]  Ebd., S. 67. 

 
  

https://monoskop.org/images/3/38/Barthes_Roland_1968_1984_La_mort_de_l_auteur.pdf


56 
 

Literatur zu Jacques Prévert 

 

Aurouet, Carole: Jacques Prévert. Une vie. Paris 2017: Les 

Nouvelles Éditions JMP. 

Dies.: Prévert et le cinéma. Paris 2017: Les Nouvelles Éditions 

JMP (Collection Le cinéma des poètes). 

Chardère, Bernard: Jacques Prévert. Inventaire d’une vie. Paris 

1997: Gallimard (Collection Découvertes). 

Courrières, Yves: Jacques Prévert: en vérité. Paris 2000: Galli-

mard. 

Espinose, Raymond: Jacques Prévert: une éthique de l'homme. 

Paris 2007: Gallimard (Éditions du Monde libertaire). 

Gasiglia-Laster, Danièle: Jacques Prévert. Paris 2013: Éditions 

Alexandrines. 

Hamon, Hervé: Prévert, l'irréductible. Tentative d'un portrait. 

Paris 2017: Lienart. 

Jolly, Haramila: Le groupe Octobre et le communisme. Une 

mémoire reconstruite. In: Revue Française d'Histoire 

des Idées Politiques 8 (1998), S. 339 – 354. 

Laster, Arnaud: Paroles (1945 – 1947) / Jacques Prévert. Profil 

d'une oeuvre. Paris 2000: Hâtier. 

Pagliano, Jean-Pierre: Le Roi et l'Oiseau: Voyage au coeur du 

chef d'oeuvre de Prévert et Grimault. Paris 2012: Belin. 

Perrigault, Laurence: Prévert. Paris 2021: Les Pérégrines (Col-

lection Icones). 

Prévert, Jacques / Pozner, André: Hebdromadaires (1972). Pa-

ris 1982: Gallimard [Auszüge und Impressionen von Ge-

sprächen mit Jacques Prévert]. 
 


