Dieter Hoffmann:
Jacques Prévert —

der Poet des Alltags
Ein Portrdt anhand ausgewdhlter Gedichte

Jacques Prévert ist heute eine dichterische lkone in Frankreich, seine
Gedichte gehoren zur Schullektiire. Angesichts der bewussten Distanz
dieses Dichters zur Hochkultur und insbesondere zur traditionellen
Schulbildung entbehrt dies nicht einer gewissen Ironie.

© Literaturplanet, erweiterte und iberarb. Fassung 2024 (zuerst 2018)



https://literaturplanetonline.com/

Inhalt
(Gedichte kursiv gesetzt)

Die Selbstbefreiung des Geistes aus dem Korsett der Schule:

Jacques Préverts dichterische Kritik am traditionellen Schulwesen........ 6
Der KIassencloWwn (Le CANCIE) .........cooccvvuveeeeiieiiiiiiiiiieeieeeeeieciiivveeneeeeeen 7
Schwierige Kindheit Préverts.........ccouveeeeeiieee e 8
Distanz zur traditionellen Schulbildung.........ccccceveiiieiiee e, 8
Mit dem Vogel der Phantasie gegen geistige Bevormundung.............. 9
Recheniibung (PAgGe d'CritUre) ............cccovuueeeeciueeeeeciieeeeecieeeeecieee e 9
Das "entfesselte" Kind als 6ffentliches Argernis ........cccoveveeveeereenennee. 10
Kinderjagd (Chasse G 1I'enfant).............ccccueeeeeiiieeeeciiiee e eecieee e 11

Der Alltag im Spiegel der Dichtung: Jacques Préverts dichterisches

Spiel mit den Strukturen des Alltags.....................coouveevvvveeeeeeeeeeeicirnnnnn, 14
Treibsand (Sables MOUVANTS).........ccueeeeeeeeeeieciiiieeeee e eeeccirreeee e e e e 15
Die kindliche Weltsicht als Voraussetzung von Préverts Dichtung...... 16
Poesie als "Beiname des Lebens" ...........cocveriiiiieniiiiieneeeeeee 17
Verwurzelung der Dichtung im Alltag......cccovvveeeeeiieicciinreeeeeee e, 17
Spielerisches Aufbrechen verkrusteter Sprach- und Denkmuster ....... 18
Liebeslauf (Pour toi, MON GMOUT) ............eeeeeeeeeieeiiirreeeeeeeeeeesciivveeeeeeeen 19
Dichterische WellenbeWegUNEEN..........cooevieciiiierieeeee e 19
Im Blumenladen (Chez 1a fleuriSte) .........uuueeeeeiecvviveeeeeiieeeeiciiveeeeeeeenn 20
Der dichterische Schaffensprozess bei Prévert........ccccocevvveeeeeeieeieennns 21

Die Collage als dichterisches Gestaltungselement:

Jacques Prévert und der Surrealismus .....................cccccoovevueveinicienennennnn. 24
Der Kontrolleur (Le CONtroleur)..............ccoueeeeciueeeeciiieeeeciieeeeeciveeeeenns 25
Das Lachen der Surrealisten ..........cueeeeeeieieccciiiieeee e, 26



Prévert als Drehbuchautor und Schopfer von Collagen....................... 28

Collagenhafte Elemente in dem Gedicht Le contréleur ....................... 29

Gegen die Verteufelung der Lebenslust:

Kapitalismus- und Kirchenkritik in den Gedichten Jacques Préverts.....31
Verlorene Zeit (Le temps Perdu) ..........ccuueeeueeeiiueeeiieeecieeecieeeeiveeesneenn 32
Zusammenhang zwischen Kapitalismus- und Kirchenkritik
DEI PrEVEIT ... 32
Prévert als Kritiker der kapitalistischen Okonomie .........cccccevevenenee. 33
Lebensfeindliche Pflichtversessenheit ...........cccoceiiiiiiiiiiiniiinniecnne, 35
Der Strafsenkehrer (Le balayeur) ..............cooeccueeeeeicieeeeeciieeeeeiieeeeeans 36

Es gibt keine Zeit fiir den Krieg!

Antikriegsgedichte von Jacques Prévert .....................cccceeeevvveeeeeeeeeeecenns 40
Friedensreden (Le discours surla paix) ...........cccccecvvveveeeieeeeisccivveneeeeennn 41
Pazifismus abseits des Mainstreams ..........cccccevveerieienccrecncceee 41
BresSt (BAIDAIQ) ....uuveeeeeeeeieeiiireeeeeeeeeeecciteeee e e e eeecrreeeee e e e e eesataraeeeaeeeens 42
Der Krieg als Spiegel einer kriegerischen Okonomie...........ccccveveene... 43
Der Krieg als Teil des Alltags .......cccvveeeeeeeeieiiciirieeeee e e e 44
Die burgerliche Kleinfamilie als Diinger des Krieges .......ccoceeveeeeereennns 45
Familienleben (FAMIlIQIE)..............cooueeeeveeeeiiiiiiieciirreeeeee e 45

NAChWOIL.......oiii e 49
Die Last der KanoNiSIErUNE ......coccvuurieeieeeeeieiiiiirreeeeeeeeeeeirrreeeeeeeeesenanns 49
Oberflachliche Lektiire, oberflachliche KritiK ............eevveeveveeeveeeveeevnnnns 50
Moglichkeiten und Probleme der Nachdichtung ........ccccovvvveeeeeiiiinnnns 51
Dichtung als Neuerfindung der Sprache..........cccccoeeeiiieeiiiiieeeeeees 52
Nachdichtung und Intertextualitat.........ccccovvieiiiniieiiniiiieeeee e, 53

Literatur zu Jacques Prévert.............cccoooieiiiiiiiiiieniececeeeeee e 56



Catherine Prévert: Jacques Prévert 1961 in dem Film Mon frére Jacques
(Mein Bruder Jacques) von Pierre Prévert (Wikimedia commons)

Cover-Bild: Foto von Jacques Prévert (1920er Jahre); unbekannter Foto-
graf; Paris, Musée Carnavalet (Lookandlearn.com)

Hoérfassungen zu den einzelnen Kapiteln sind auf
literaturplanetpodcast.com verfiigbar.

Informationen iiber Dieter Hoffmann finden sich auf seinem Blog
(rotherbaron.com) und auf Wikipedia.



https://rotherbaron.com/




Die Selbstbefreiung des Geistes aus dem Korsett der
Schule: Jacques Préverts dichterische Kritik am
traditionellen Schulwesen

Die Schule war fir Jacques Prévert — auch aus eigener Erfah-
rung — eher ein Hindernis als ein Katalysator des freien Geis-
tes. Seine Gedichte pladieren deshalb immer wieder fir eine
Abkehr vom traditionellen Bildungsverstandnis.

Harold Copping (1863 —1932): The Dunce
(Der Dummkopf; hier: Schulversager, 1886)
Bournemouth, Russell-Cotes Art Gallery & Museum
(Wikimedia commons)



Der Klassenclown (Le cancre)

Unter ihm
die gescheitelten Kopfe
der Musterschiiler,
vor ihm
der lauernde Blick
des Lehrers.

Die Salven der Fragen
prasseln auf ihn ein,
er taumelt
im Kugelhagel der Probleme,
die nicht die seinen sind.

Plotzlich aber
lacht sich der helle Wahnsinn
durch sein verdustertes Gesicht.
Er greift nach dem Schwamm
und wischt es einfach weg,
das Labyrinth aus Zahlen und Fakten,
aus Daten und Begriffen,
aus Phrasen und Formeln,

und Ubermalt
unter dem Gejohle der Klassenmanege
regenbogenfarben
die dunkle Tafel des Ungliicks
mit dem strahlenden Gesicht des Gliicks.

Jacques Prévert: Le cancre; aus: Paroles (1946)
7


http://www.unjourunpoeme.fr/poeme/le-cancre

Schwierige Kindheit Préverts

Bei einem Blick auf die Biographie des am 4. Februar 1900 in
Neuilly-sur-Seine bei Paris geborenen und am 11. April 1977 in
Omonville-la-Petite  (Normandie) verstorbenen Jacques
Prévert ware manch einer wohl geneigt zu sagen, dass diesem
Autor das Dichten nicht gerade in die Wiege gelegt worden ist.

Préverts Vater musste sich lange mit Gelegenheitsarbeiten
durchschlagen, ehe er schlieRlich in Paris eine Anstellung bei
einer Wohltatigkeitsorganisation fand [1]. Im Dschungel der
Grol3stadt geriet der Sohn ins Kleinkriminellenmilieu, so dass
Prévert sich spater selbst Uber die "Jungfraulichkeit" seines
Strafregisters wunderte [2]. Die Schule war bei alledem nichts
weiter als ein lastiges Ubel, und das Schwinzen des Unter-
richts miindete folgerichtig in das frihestmogliche Verlassen
der Schule (mit 15 Jahren).

Distanz zur traditionellen Schulbildung

Hatte man Prévert gefragt, wie er mit dieser geringen Schul-
bildung Dichter werden konnte, so ware die Antwort wohl
gewesen, dass dies nicht trotz, sondern wegen seiner Distanz
zum Schulbetrieb geschehen sei.

So hat er sich etwa gegen die Standardisierung des geistigen
Fortschritts gewandt, die das gleichschrittige Lernen in der
Schule mit sich bringe: Wenn man sage, dass ein Kind in der
Schule keine Fortschritte mache, wiirden dabei oft die ande-
ren, von den schulischen Tests nicht gemessenen und womog-

8



lich auch gar nicht mit dem Unterricht zusammenhangenden
Entwicklungen Ubersehen, die ein Kind durchlaufe [3]. Mit
Montaigne kritisiert Prévert daher die "Gefangennahme" des
kindlichen Geistes in der Schule, wo dieser den Launen eines
missmutigen Lehrers ausgeliefert sei und so seiner individuel-
len Kraft beraubt werde [4].

Mit dem Vogel der Phantasie gegen geistige Bevormundung

Drei der bekanntesten Gedichte Préverts sind dieser Thematik
gewidmet. In dem eingangs wiedergegebenen Gedicht Le can-
cre (Der Schulversager) rebelliert ein Schiiler gegen die geis-
tige Unterdriickung durch den Lehrer, indem er all die abstrak-
ten Zahlen und Fakten, die er lernen soll, von der Tafel wischt
und sie mit dem "Gesicht des Gliicks" Gibermalt.

Analog dazu werden die Voraussetzungen geistiger Freiheit in
Page d'écriture (Aufgabenblatt) gerade dadurch geschaffen,
dass die Schiiler sich von den mathematischen Repetieribun-
gen des Lehrers ab- und dem Vogel der Phantasie zuwenden,
der mit seinem Gesang die Mauern des Klassenzimmers und
damit die Schulwirklichkeit in sich zusammenstirzen lasst:

Recheniibung (Page d'écriture)

Zwei plus zwei sind vier
plus vier sind acht
was mal zwei dasselbe macht
minus vier sind's wieder vier

Rechenkette eng gefiigt
9



um die Zahlen um die Képfe
auf akkuraten Karos
plétzlich
gdnzlich unerwartet
eine zitternde Feder
eine Vogelfeder vor dem Fenster
gleitet vorbei
gleitet in die Herzen hinein
ein unberechenbares Lied
I6st die eng gefligte Kette
um die Zahlen um die Képfe
zu unzdhligen Gliedern
einem Meer aus bunten Wissensmurmeln
unkalkulierbar glitzernd
befreit
taucht die Feder hinein.

Und die Glasscheiben werden wieder zu Sand
die Tinte wird wieder zu Wasser
die Pulte werden wieder zu Bdumen
die Kreide wird zu einem Kreidefelsen
und die Feder zu einem Vogel" [5].

Das "entfesselte" Kind als 6ffentliches Argernis

Ein weiteres Gedicht von Prévert liber Kindheit und die tradi-
tionelle Erziehung ist Chasse a I'enfant (Jagd auf das Kind /
Kinderjagd). Es beruht auf einer wahren Begebenheit — nam-
lich dem Aufstand gegen die Gewalt der Warter und dem an-
schlieBRenden Ausbruch von Insassen aus einer bretonischen

10



Besserungsanstalt fiir Minderjahrige im Jahr 1934. Auf die Er-
greifung der Flichtigen war damals eine Belohnung von je 20
Francs ausgesetzt worden.

Prévert greift den Vorfall in seinem Gedicht aus der Perspek-
tive eines flichtenden Kindes auf. Dieses wird wie ein "gehetz-
tes Tier" von der "Meute der anstandigen Leute" gejagt, die
seine Flucht in die Freiheit als Anschlag auf die soziale Ord-
nung empfinden und entsprechend zu ahnden versuchen. In-
dem dabei nicht von "einem", sondern von "dem" Kind die
Rede ist, erscheint dieses allgemein als Symbol fir die im All-
tag der birgerlichen Gesellschaft unterdriickte geistige Frei-
heit.

Das Gedicht hebt den Fluchtversuch des Kindes damit auf die
allgemeine Ebene der Selbstbehauptung des menschlichen
Geistes. Diese beginnt demnach mit dem Widerstand gegen
seine Zurichtung in der Schule. Anders ausgedrickt: Geistige
Freiheit ist nur dann dauerhaft moglich, wenn dem Geist in
der Schule die Fligel nicht gestutzt werden, sondern ihm
Wege zu deren Entfaltung aufgezeigt werden.

Kinderjagd (Chasse a l'enfant)
Spielerisch fangen die Méwen

mit ihren Fliigeln das funkelnde Licht,
das rund um die Insel

die Wellen mit Sternen betupft.

11



Da gellen Schreie wie Pistolenschiisse:
"Gauner! Rowdy! Liimmel! Taugenichts!"
Es ist die Meute der braven Leute,
vereint in der Jagd auf das freie Kind.

Wie ein verletztes Tier
irrt es durch die dunkle Nacht,
und hinter ihm gellen die Schreie
der anstdndigen Leute:

"Gauner! Rowdy! Liimmel! Taugenichts!"
Niemand bendétigt einen Jagdschein
flir die Kinderjagd. Die Freiheit der Jdger
steht liber der Freiheit des Kindes,

das flieht durch die finstere Nacht.

"Gauner! Rowdy! Liimmel! Taugenichts!"

Geisterhaft greifen die Arme des Mondes

zwischen die nachtfahlen Wellen,
in die du deine entfesselten Arme tauchst.
Wirst du das Ufer erreichen? [6]

12



Nachweise

[1]

[2]

3]

[4]
[5]

[6]

Anlasslich des 40. Todestages von Prévert sind 2017 ei-
nige neuere Monographien Uber ihn erschienen, darun-
ter auch biographisch orientierte Wirdigungen seines
Werkes (vgl. u.a. Aurouet, Carole: Jacques Prévert. Une
vie. Paris 2017: Les Nouvelles Editions JMP; Hamon,
Hervé: Prévert, l'irréductible. Tentative d'un portrait.
Paris 2017: Lienart). Eine weitere ausfiihrliche Studie zu
Prévert stammt aus dem Jahr 2021 (Perrigault, Lau-
rence: Prévert. Paris 2021: Les Pérégrines, Collection
Icones).

Vgl. die entsprechende AuBerung von Prévert in einem
Interviewband mit André Pozner: Prévert/Pozner: Heb-
dromadaires (1972), S. 85. Paris 1982: Gallimard.

"Un enfant, (...) a I'école, on dit: il ne fait pas de progreés.
Pourtant, on ne sait pas, on ne peut pas savoir s'il n'en
fait pas, dans une direction différente" — "Oft wird von
einem Kind in der Schule behauptet, es wiirde keine
Fortschritte machen. In Wahrheit kann man das aber
gar nicht wissen. Vielleicht macht es Fortschritte, nur in
einer ganz anderen Richtung" (ebd., S. 101).

Ebd., S.101f.

Nach Prévert: Page d'écriture; aus: Paroles (1946), S.
146 f.

Nach Prévert: Chasse a l|'enfant (PDF); aus: Paroles

(1946), S. 86 f. Liedfassung von Les Fréres Jacques
(1957).

13


https://lesvoixdelapoesie.ca/lire/poemes/page-decriture
http://lac.premiersplans.org/wp-content/uploads/PCDL-La_chasse_a_l_enfant.pdf
https://www.youtube.com/watch?v=z67Go1SrHAs

Der Alltag im Spiegel der Dichtung
Jacques Préverts dichterisches Spiel mit den
Strukturen des Alltags

In der Dichtung wollte Jacques Prévert das kultivieren, was
den Kindern auf dem Weg zum Erwachsenwerden systema-
tisch ausgetrieben wird: den unvoreingenommenen Blick auf
die Dinge. Dies ging bei ihm auch mit einer bewussten Distanz
gegenulber der Hochkultur einher.

Hans Makart (1840 — 1884): Faun und Nymphe (1865/66)
Wikimedia commons

14



Treibsand (Sables mouvants)

Engel und Damonen
Winde und Gezeiten
gleiten in flimmernder Ferne
deine schlafumschlungnen Augen
ins Meer gefallene Sterne

Engel und Damonen
Winde und Gezeiten
im Treibsand sich krauselnder Laken
deine traumbetupften Augen
unsichtbar kreisende Kraken

Engel und Damonen
Winde und Gezeiten
ein Strudel ein sanftes Versinken
in deinen nachtbenetzten Augen
ertraumtes Ertrinken

Jacques Prévert: Sables mouvants
aus: Paroles (1946)

Gedicht als Video mit Musik

15


http://www.crcrosnier.fr/mur/pfcxx/prevert.htm
https://www.youtube.com/watch?v=IWrOB12XHPw

Die kindliche Weltsicht als Voraussetzung von Préverts Dich-
tung

Préverts Gedichte Uber Kindheit und Schule lassen keinen
Zweifel an seiner kritischen Sicht auf die traditionelle Schulbil-
dung. Der Sinn der Schule (und des Verstandnisses von Erzie-
hung und Bildung, fir die sie steht) war fiir ihn nicht in erster
Linie, den Kindern wichtige geistige Inhalte und Fertigkeiten
beizubringen. Den hauptsachlichen Zweck der Schule sah er
vielmehr darin, den Kindern ihre geistige Unabhangigkeit aus-
zutreiben.

Ein Ausdruck dieser Unabhangigkeit war fiir Prévert auch der
spezielle Blick, mit dem Kinder die Dinge des Alltags beurtei-
len. Dabei handelt es sich ihm zufolge um einen Blick, der die
Maskerade des sozialen Alltags durchdringt und so bei den
Erwachsenen Peinlichkeitsgefiihle hervorruft:

"Héiufig habe ich Leute zu ihrem Kind sagen héren: 'Senk die
Augen!' Denn der Blick von Kindern erzeugt bei den Erwachse-
nen fast immer Scham" [1].

Er selbst, so Prévert, habe sich deshalb eben diesen Kinder-
blick — und mit ihm die "Tranen", das "Lachen" und die "gllick-
lichen Geheimnisse" der Kindheit — zu bewahren versucht.
Und so stelle er "zu meinem Vergnigen" noch immer kindliche
Fragen — also Fragen, die durch ihre Distanz zum Alltagsge-
schehen zu Verfremdungseffekten flihren und so einen neuen
Blick auf dieses ermdglichen [2].

16



Poesie als "Beiname des Lebens"

Aus dieser Haltung lasst sich unmittelbar Préverts dichteri-
sches Ideal ableiten. Im Kern geht es ihm dabei um eine der
Wahrhaftigkeit verpflichtete Dichtung. Darunter versteht er
eine Poesie, die eben dadurch, dass sie ein Teil des Alltags
bleibt, auf diesen zurickwirkt. In letzter Konsequenz erscheint
die Dichtung dabei nur als ein anderer Begriff fliir das Leben
bzw. fur eine bestimmte Sicht auf dieses:

"Die Poesie (...) ist das, was man trdumt, was man sich vor-
stellt, was man sich wiinscht und was oft auch eintritt. Die Po-
esie ist (iberall, so wie Gott nirgends ist. Die Poesie ist einer der
wahrsten, einer der passendsten Beinamen des Lebens" [3].

Verwurzelung der Dichtung im Alltag

Sprachlich driickt sich diese Konzeption von Dichtung bei
Prévert darin aus, dass er sich gegen den bedeutungsschweren
Gestus hochkultureller Werke wendet [4]. Als Teil des Alltags
bzw. als eine bestimmte Ausdrucksform des Lebens und der
menschlichen Existenz dirfe dichterische Sprache nicht Gber
den Kopfen der Menschen schweben und den Eindruck der
Allwissenheit vermitteln. Prévert bevorzugt deshalb fir seine
Werke die "vom Volk geschaffene Sprache", die "Sprache al-
ler", die der gewahlten Ausdrucksweise "die Zunge heraus-
streckt" [5].

Die Verwendung einfacher Ausdrucksformen erscheint dabei

als sprachliche Entsprechung zu dem von Prévert gezielt ein-
17



gesetzten kindlichen Blick auf die Welt. Dazu gehoért freilich
auch, dass er die Alltagssprache nicht einfach Gibernimmt und
so ihre affirmative Wirkung verstarkt. Vielmehr erscheint diese
in seinen Werken vielfach gebrochen. Hierflr operiert er mit
verschiedensten Sprachspielen, in denen etwa Redewendun-
gen wortlich genommen werden oder in Aufzahlungen schein-
bar Unzusammenhangendes in einen neuen Bedeutungskon-
text Uberfiihrt wird [6].

Spielerisches Aufbrechen verkrusteter Sprach- und Denkmus-
ter

Prévert selbst vergleicht diese Art von Dichtung mit den kon-
zentrischen Kreisen, die ein Kind mit einem ins Wasser ge-
worfenen Stein auslost. In dhnlicher Weise kénnten dichteri-
sche Bilder die "aufgezwungenen Gedanken" des Alltags
durchdringen und so zu ihrer Auflésung beitragen [7].

lllustrieren lasst sich diese poetische Verfahrensweise an dem
eingangs wiedergegebenen Gedicht Sables mouvants (Treib-
sand). Das Hauptthema des Versinkens im "Ozean der Liebe"
bringt hier eine Reihe von Bildern hervor, die sich gegenseitig
erganzen und so zwanglos eine eigene dichterische Sprache
entfalten. Der so entstehende Eindruck einer Wellenbewe-
gung greift zugleich das Motiv von Liebestod und Neugeburt in
der Liebe auf.

Das Gedicht erscheint als harmonisches Gegenstlick zu dem
disharmonisch endenden Gedicht Pour toi, mon amour. Wah-
rend in Sables mouvants die Erflllung in der Liebe, das gliick-

18



selige Versinken in ihrem Meer, beschworen wird, themati-
siert Pour toi, mon amour das schmerzhafte Erwachen aus
dem Rausch der Liebe bzw. das Auftauchen aus ihrem Meer:

Liebeslauf (Pour toi, mon amour)

Im funkelnden Himmel der Viégel
hat dich ein fliisternder Fliigel
in mein Herz getragen.

Im duftenden Garten der Erde
hat mich der Atem des Weifsdorns
mit deiner Liebe umhaucht.

Im Stachelgestriipp unseres Nestes
hat sich eine Dornenkette
um dein Herz gelegt.

Zwischen den Schattenschiffen der Nacht,
die vertdut an der Kaimauer klagen,
habe ich dich verloren. [8]

Dichterische Wellenbewegungen

Ein dhnliches Kompositionsprinzip wie in Sables mouvants
setzt Prévert auch in dem Gedicht Chez la fleuriste (Im Blu-
menladen) ein. In diesem Fall werden die Assoziationsfelder
"Miinzen/Geld" und "Blumen/Dufte" einander gegenliberge-
stellt. Beide bringen einerseits aus sich selbst heraus, anderer-

19



seits aber auch durch die Berihrung mit dem jeweils anderen
Assoziationsfeld immer neue Bilder hervor.

Der scharfe Gegensatz zwischen dem Fullhorn duftender Blu-
men auf der einen und den nutzlos tiber den Boden rollenden
Minzen andererseits flihrt die zentrale Aussage des Gedichts
auf plastische Weise vor Augen. Gerade die neuartige, unver-
brauchte Form des Ausdrucks erlaubt es dabei, eine altbe-
kannte Weisheit zu neuem Leben zu erwecken: Mit allem Geld
und Gold der Welt lassen sich doch die wichtigsten Dinge des
Lebens nicht kaufen. Die Schonheit der Blumen ist ebenso
vergdnglich wie jenes hochste Gut, das sie seit Jahrhunderten
symbolisieren: die Liebe.

Im Blumenladen (Chez la fleuriste)

Rote blaue gelbe Blumen
ein Bad in einem Meer aus Diiften
flir ein paar abgezdhlte Miinzen
die lUber die Theke des Blumenladens
auf den bliitenbetupften Boden rollen
um einen gefallenen Kérper
den bleichen Kérper eines Mannes
zwischen den duftenden Blumen
einen Kérper mit gebrochenem Herzen
den die Miinzen klimpernd umkreisen
wdhrend die Blumen welken
wie der bleiche Mann
zwischen den rollenden Miinzen

den unaufhérlich rollenden Miinzen. [9]
20



Der dichterische Schaffensprozess bei Prévert

Wie stark die Dichtung Jacques Préverts im Alltag verwurzelt
ist, zeigt sich auch an der Art und Weise ihrer Entstehung. So
verfligte Prévert Gber eine groBe Sammlung von Zeitungsaus-
schnitten, die er immer wieder zu dichterischen Werken ver-
arbeitet hat oder in diese hat einflieBen lassen [10]. Darliber
hinaus gibt es mehrere Beispiele dafiir, wie er Gedichte unmit-
telbar aus oder sogar parallel zu einer Unterhaltung entwickelt
hat [11].

Seine zweite Frau, Janine Fernande Tricotet, mit der Prévert
seit 1947 verheiratet war, hat diese gegenseitige Durchdrin-
gung von Dichtung und Leben einmal mit folgenden Worten
beschrieben:

"Als wir uns kennengelernt haben, hatte ich anfangs oft Angst,
ihn zu stoéren: Wir safsen im Café, und er hat plétzlich angefan-
gen zu schreiben, wdéhrend er sich gleichzeitig weiter mit mir
unterhalten hat" [12].

Auch hierin zeigt sich wieder die bewusste Ndahe von Préverts
Dichtung zu Alltag und Alltagssprache. André Pozner, der mit
Prévert Giber Jahre hinweg etliche intensive Gesprache gefihrt
und seine Arbeitsweise dabei hautnah miterlebt hat, hat den
Dichter vor diesem Hintergrund als einen "bavard particulier",
einen "ganz besonderen Plauderer"”, charakterisiert [13], bei
dem jedes Bruchstiick einer Konversation unvermittelt in Dich-
tung Ubergehen konne:

21



"Er plaudert, er plaudert, [aber] das ist eben nicht alles, was er
zu tun versteht. Jacques Prévert schreibt auch, aber sein
Schreiben bleibt eng mit der Plauderei verbunden" [14].

Die Prozesshaftigkeit, die das Schreiben Préverts somit in be-
sonderem Malde auszeichnet, war wohl auch ein Grund dafir,
dass er sich lange gegen eine Herausgabe seiner Gedichte —
die zunachst nur in Zeitschriften erschienen waren — in Buch-
form ausgesprochen hat. Erst 1946 sind sie in dem heute le-
genddren Band Paroles ("Worte") zusammengefasst worden,
auf den dann spater elf weitere Gedichtbande (davon zwei
posthum) gefolgt sind.

Der Titel dieses Buches macht dabei allerdings noch einmal
deutlich, dass es Prévert nicht um eine Anknlipfung an die
hochkulturelle Dichtkunst ging, sondern um eine Verwurze-
lung in der Alltagssprache. Indem er die mit dieser assoziierte
Authentizitat betonte, wollte er seine Leser zugleich fir Pro-
zesse der Normierung, der euphemistischen Entstellung und
der sozialen Etikettierung sensibilisieren, wie sie mit Sprache
verbunden sind. So hatte seine Dichtung stets auch einen
emanzipatorischen Anspruch.

22



Nachweise

[1]

[2]
3]
[4]
[5]

[6]

[7]
8]

[9]

[10]
[11]
[12]
[13]
[14]

AuBerung von Prévert in einem Interviewband mit
André Pozner: Prévert/Pozner: Hebdromadaires (1972),
S. 62. Paris 1982: Gallimard.

Ebd.

Ebd., S. 102.

Ebd., S. 151.

"La langue vulgaire tire la langue a la langue distinguée"
(ebd.).

Ein beriihmtes Beispiel fiir dieses Stilmittel ist Préverts
Gedicht Inventaire (Inventur). Es ist enthalten in Prévert,
Jacques: Paroles (1946), S. 208 — 210. Paris 1949: Gal-
limard.

Prévert in Hebdromadaires (s. 1), S. 153.

Nach Prévert: Pour toi, mon amour; aus: Paroles (1946);
Gedicht als Video mit Musik

Nach Prévert: Chez la fleuriste; aus: Paroles (1946).

Vgl. Hebdromadaires (s. 1), S. 28 und 102 ff.

Vgl. ebd., S. 52 f., 104 f. und 131 f.

Janine Fernande Tricotet in ebd., S. 108.

André Pozner in ebd., S. 77.

Pozner, ebd., S. 177 (vgl. auch S. 151).

23


https://www.artpoetique.fr/poemes/pour_toi_mon_amour.php
https://www.youtube.com/watch?v=obTqAezlXzw
http://poemasenfrances.blogspot.de/2004/11/jacques-prevert-chez-la-fleuriste.html

Die Collage als dichterisches Gestaltungselement
Jacques Prévert und der Surrealismus

Jacques Prévert verkehrte lange in surrealistischen Kreisen
und ist deshalb in seiner Dichtung auch von diesen beeinflusst

worden. Besonders deutlich wird dies an den collagenhaften
Elementen in seinen Gedichten.

Léon Comerre (1850 — 1916): Die Sintflut (um 1911)
Kunstmuseum Nantes (Wikimedia commons)

24



Der Kontrolleur (Le contréleur)

Los jetzt!

Beeilung!

Los, los!

Zusammenrucken!
Hier sind viel zu viele Reisende,
viel zu viele!

Also los:
Zusammenriicken! Beeilung!
Einige stehen schon Schlange,

Uberall Reisende, tiberall,
viel zu viele,
an der Anlegestelle,
in den Gangen
im Bauch ihrer Mutter,
also los, los: zusammenrticken,
den Abzug dricken!

Alle brauchen Platz zum Leben,
also totet euch ein bisschen!
Los, los, seid vernlinftig,
macht Platz,
ihr kdnnt doch ohnehin
nicht lange bleiben,
alle brauchen Platz,
nur eine kleine Runde,
ihr wart gewarnt,
eine kleine Reise durch die Welt,
nur eine krimelkleine Reise,

25



nur eine kleine Runde,
dann musst ihr aussteigen,
also, los, los,
zusammenricken,
seid hoflich zueinander,
nicht drangeln,
es kommen alle an die Reihe!

Jacques Prévert: Le contréleur
aus: Paroles (1946)

Das Lachen der Surrealisten

Immer wieder hat Jacques Prévert seine Abneigung gegenuber
dem heiligen Ernst der hochkulturellen Dichtung betont. Dies
betraf auch die Verfremdungseffekte, die er durch seine un-
konventionellen Metaphern erzielte. Ausdricklich wollte er
damit auch zum "Lachen" anregen und so "Trost" spenden fiir
all die Menschen, die "Sklaven" absoluter Wahrheiten sind [1].

Auf diese Weise ergibt sich auch eine Verbindung zur surrea-
listischen Bewegung, die Préverts Schaffen maligeblich mitge-
pragt hat. So charakterisiert Prévert die Surrealisten mehrfach
Uber die Art und Weise ihres Lachens. Dieses sei "unwider-
stehlich ansteckend" und "heilsam" gewesen und habe sich
gegen alle Heucheleien und Hinterhaltigkeiten der birgerli-
chen Gesellschaft gerichtet.

26


https://www.wikipoemes.com/poemes/jacques-prevert/le-controleur.php

Prévert betont zudem, dass man sich unter den Surrealisten
auch gegenseitig ausgelacht habe, um sich selbst nicht zu
wichtig zu nehmen. Sogar den Tod habe man ausgelacht, um
sich furchtloser mit dem Leben auseinandersetzen zu kénnen

[2].

Das Ziel von alledem sei es gewesen, sich eine unbedingte
geistige Freiheit zu bewahren. Denn die Freiheit sei, so
Prévert, fur die Surrealisten nicht ein bloRes Schlagwort gewe-
sen. Sie hatten sie vielmehr in ihrer Kunst zu verwirklichen
versucht — auch wenn dies natirlich nur annaherungsweise
moglich gewesen sei [3].

Dass Prévert sich ab 1930 zunehmend von den Surrealisten
entfernte, lag nicht zuletzt daran, dass er seine geistige Frei-
heit noch starker ausleben wollte, als ihm dies unter dem zu-
nehmend diktatorischen Regime ihres Anfliihrers, André Bre-
ton, moglich war. So erklart Prévert seinen Dissens mit Letzte-
rem spater auch mit dem "etwas merkwirdigen Verstandnis
von der Freiheit der anderen", das Breton an den Tag gelegt
habe [4]. Dennoch konzediert er auch Breton im Rickblick die
Fahigkeit, Uber die lacherliche Ernsthaftigkeit der bilirgerlichen
Gesellschaft ebenso wie Uber sich selbst zu lachen:

"Von Breton redet man oft mit einer grofsen Ernsthaftigkeit.
Die Wahrheit aber ist, dass er [viel] lachte, dass ihm sogar die
Tréinen in die Augen traten vor Lachen. Er war niemals ernst-
haft. Er gab sich manchmal bedeutungsschwer, fiir meinen Ge-
schmack vielleicht sogar ein wenig zu oft, aber insgesamt war

27



es doch so: Wir haben miteinander gelacht, wie Menschen, die
einander sehr mégen" [5].

Prévert als Drehbuchautor und Schopfer von Collagen

Was Prévert auBerdem am Surrealismus hervorhebt, ist die
Tatsache, dass es sich bei diesem um eine Bewegung han-
delte, die nicht auf eine bestimmte Kunstform beschrankt war.
Eben dies trifft auch auf Préverts eigenes kiinstlerisches
Schaffen zu. So hat er nach eigenen Angaben liberhaupt erst
Uber den Film zur Literatur gefunden [6] und war auch spater
immer wieder flr den Film tatig.

Besondere Erwahnung verdient dabei der Zeichentrickfilm Le
roi et l'oiseau (Der Konig und der Vogel), eine poetische Per-
siflage auf Despotie und Militarismus, die Prévert gemeinsam
mit Paul Grimault erarbeitet hat [7]. Der an Hans Christian An-
dersens Marchen Die Hirtin und der Schornsteinfeger an-
knipfende Film kam — nachdem eine erste, 1948 fertigge-
stellte Fassung von Prévert und Grimault verworfen worden
war — erst 1979, zwei Jahre nach Préverts Tod, in die Kinos. An
der Endfassung des Drehbuchs hatte Prévert bis kurz vor sei-
nem Tod gearbeitet.

Nach einem schweren Sturz aus einer unzureichend gesicher-
ten Fenstertlir, von dem Prévert sich nur sehr langsam er-
holte, hat er seit Ende der 1940er Jahre zudem vermehrt Col-
lagen angefertigt [8] — eine Kunstform, die auch im Surrealis-
mus eine zentrale Rolle gespielt hat.

28



Collagenhafte Elemente in dem Gedicht Le contréleur

Ein wichtiges Merkmal der Collage ist die Simultaneitat — ein
Stilmittel, das es erlaubt, scheinbar unzusammenhangende
Dinge oder Ereignisse nebeneinander zu stellen und so uner-
wartete Bezlige herzustellen. Dieses Stilmittel ist auch in
Préverts Dichtung anzutreffen. So sind die grotesken Effekte,
die sich mit collagehaften Elementen erzielen lassen, u.a. in
dem oben wiedergegebenen Gedicht Le contréleur (Der Kon-
trolleur) zu beobachten.

Das Gedicht verbindet zwei Bedeutungsbereiche miteinander.
Auf der einen Seite steht das Gezeitenspiel des Lebens, das
Kommen und Gehen der menschlichen Individuen, die im
Wimpernschlagrhythmus geboren werden und wieder von der
Welt verschwinden. Auf der anderen Seite steht das Bild eines
Uberfillten Zuges oder Schiffes, auf dem die Menschen dicht
gedrangt durch das Leben reisen.

Als verbindendes Element zwischen den beiden Bedeutungs-
komplexen erscheint ein Kontrolleur, der die Reisenden immer
wieder an den Eintagsfliegencharakter ihres Lebens erinnert.
Wiederholt fordert er sie auf, zusammenzuriicken und fir an-
dere, die schon im Wartesaal der Mutterbdauche dem Eintritt
in das Leben entgegenwachsen, Platz zu machen.

In seiner Missachtung der Wiirde des einzelnen Lebens tragt
der Kontrolleur ausgesprochen zynische Ziige. So kdnnte man
in ihm allgemein eine Personifikation des Todes sehen, der
unterschiedslos alle Menschen mit sich fortfiihrt. Indem er die
Reisenden dazu auffordert, sich gegenseitig zu toten, um Platz

29



fir Neuankémmlinge zu schaffen, klingen in seinen zynischen

Ausrufen jedoch auch Probleme wie Dichtestress, Uberbevél-

kerung und Ressourcenmangel an, die Menschen zu Kurz-

schlusshandlungen verleiten und im Extremfall Kriege auslo-

sen kdnnen.

Nachweise

[1]

[2]
3]
[4]
[5]

[6]
[7]

8]

Vgl. Prévert, Jacques / Pozner, André: Hebdromadaires
(1972), S. 153. Paris 1982: Gallimard.

Vgl. ebd, S. 165 f.

Vgl. ebd., S. 166.

Ebd., S. 21.

"On parle beaucoup de Breton avec un immense sé-
rieux. Quand je dis qu'il riait, qu'il riait aux larmes
méme, c'est vrai. Il n'était jamais sérieux. Il était parfois
grave, peut-étre trop a mon avis, mais c'était comme ca.
On riait, ensemble, comme des gens qui s'aiment" (ebd.,
S. 166).

Vgl. ebd., S. 159.

Eine ausfiihrliche Studie zu dem Film hat Jean-Pierre
Pagliano vorgelegt: Le Roi et I'Oiseau: Voyage au coeur
du chef d'oeuvre de Prévert et Grimault. Paris 2012: Be-
lin.

Vgl. Prévert: Collages. Paris 1982: Gallimard [mit Texten
von André Pozner und einem Vorwort von Philippe Sou-
pault].

30



Gegen die Verteufelung der Lebenslust
Kapitalismus- und Kirchenkritik in den Gedichten
Jacques Préverts

Kapitalismus- und Kirchenkritik waren bei Jacques Prévert eng
miteinander verbunden. Beiden warf er eine Kriminalisierung
der spontanen Lebensfreude vor.

Aksel Waldemar Johannessen (1880 — 1922): Arbeiter (um 1915)
Wikimedia commons

31



Verlorene Zeit (Le temps perdu)

Vor dem Fabriktor ein stockender Schritt
ein fragender Blick zurick:
das Lacheln der Sonne
in dem bleiernen Himmel
an dem stahlkalten Tor
in den leeren Augen
die zwinkernd sich mit Leben fillen
eins mit der Sonne
einig mit ihr
in der Feier des Lebens
das verschwendet ware
in einer Fabrik.

Jacques Prévert: Le temps perdu
aus: Paroles (1946)

Zusammenhang zwischen Kapitalismus- und Kirchenkritik bei

Kapitalismus- und Kirchenkritik hangen bei Prévert eng mitein-
ander zusammen. Sein Beharren auf der spontanen Freude am
Leben ist fir ihn ebenso ein Akt gelebten Widerstands gegen
eine lustfeindliche kirchliche Ideologie wie ein Protest gegen
die Unterordnung des Einzelnen unter die Interessen einer

lebensfeindlichen Wirtschaft.

32


https://www.wikipoemes.com/poemes/jacques-prevert/le-temps-perdu.php

Das Zwangssystem der Kirche, die einem in der Kindheit den
Glauben aufzwinge [1] und bei erwachsenen Unglaubigen den
Atheismus als vorlibergehenden Abfall vom Glauben abtue, als
eine Art Krankheit, die irgendwann berwunden sein werde
[2], erscheint so als Nahrboden der Unfreiheit, der es erleich-
tert, den Menschen inhumane gesellschaftliche Normen auf-
zuzwingen.

Der Arbeiter, der in dem Gedicht Le temps perdu (Verlorene
Zeit) beschliel$t, lieber den sonnigen Tag zu genieRen, als ihn
in einer Fabrik zu vergeuden, versiindigt sich in diesem Sinne
gleichermaBen an den Gesetzen der kapitalistischen Okono-
mie wie an den Normen der Amtskirche. Denn deren "Am
siebten Tage sollst du ruhen" wandelt sich unter den Bedin-
gungen des kapitalistischen Mehrwertdenkens in ein diktatori-
sches "Nur am siebten Tage darfst du ruhen".

Der von der Amtskirche vorgegebene Lebensrhythmus stiitzt
damit ein inhumanes Erwerbssystem, in dem die Sonntags-
ruhe nur dazu dient, die Arbeitskraft so weit zu schonen, dass
sie unter der Woche mit maximalem Profit "verwertet" wer-
den kann. Die MulRestunden sollen zwar der kérperlichen Re-
generation dienen, nicht aber zu einem geistigen Atemholen
flhren, durch das die bestehenden Strukturen in Frage gestellt
werden kénnten.

Prévert als Kritiker der kapitalistischen Okonomie

In den 1930er Jahren hat Jacques Prévert eng mit der Groupe
Octobre zusammengearbeitet [3]. Dabei handelte es sich um

33



eine den Kommunisten nahestehende Theatergruppe, die
streikende Arbeiter mit Auftritten vor Ort in ihrem Kampf fir
bessere Arbeitsbedingungen und gerechtere Entlohnung un-
terstitzte. Von den Texten, die Prévert zwischen 1932 und
1936, dem Aufloésungsjahr der Gruppe, fiir die Groupe Octobre
geschrieben hat, wurde einer, La bataille de Fontenoy (Die
Schlacht von Fontenoy), 1933 anlasslich der Internationalen
Arbeiter-Theaterolympiade in Moskau aufgefiihrt und so in-
ternational bekannt.

Die Zusammenarbeit mit der Groupe Octobre und der Kontakt
mit den fiir ihre Rechte kampfenden Arbeitern haben Prévert
in besonderer Weise fiir Missstande in der Arbeitswelt sensi-
bilisiert. Dies war auch in spateren Jahren noch deutlich zu
spiiren. So beklagte er etwa die Amoralitit einer Okonomie,
die Arbeitsbedingungen schaffe, welche — wie etwa im Falle
der Silikose, der haufigsten Berufskrankheit von Bergarbeitern
— mit todlichen Krankheiten fir die Beschaftigten verbunden
seien [4].

Ebenso kritisch setzt er sich mit der euphemistischen Umbe-
nennung von Erwerbstatigkeiten auseinander (z.B. "Reini-
gungskraft" statt "Putzfrau" oder "StraRenfeger"), die diese
propagandistisch aufwerten, die mangelnde Attraktivitat der
Tatigkeit dabei aber nur kaschieren, anstatt sie mit einer ent-
sprechenden Entlohnung zu kompensieren [5].

34



Lebensfeindliche Pflichtversessenheit

In diesem Zusammenhang verweist Prévert auf das Beispiel
der New Yorker StraRenkehrer (frz. "balayeur"), die mit einem
Streik die Wolkenkratzer in "Miillkratzer" verwandelt hatten.
Dadurch ergibt sich auch ein Zusammenhang zu seinem Prosa-
gedicht Le balayeur (aus der Sammlung Spectacle, 1951).

Der StralBenkehrer, der hier mit seiner spontan ausgelebten,
pflichtvergessenen Lebenslust in eine Art wilden Streik tritt,
opponiert dabei zwar gegen eine kirchliche Autoritat (die ihm
in Gestalt eines gestrengen Engels gegenlbertritt). Es ist je-
doch gerade ein zentraler Aspekt von Préverts Kritik an der
Kirche, dass diese die Religion daflir missbrauche, profanen
Pflichten eine transzendentale Legitimation zu verleihen [6].

Prévert verteidigt den ihm vor-
geworfenen "Antiklerikalismus"
denn auch mit dem Hinweis da-
rauf, dass die Amtskirchenver-
treter ihrerseits Reprasentanten
"des anti-tout" seien: "Sie sind
gegen all das, was angenehm ist
auf der Welt" [7]. In seinem —
hier der besseren Ubersicht hal-
ber in einen Erzahltext transpo-
nierten — Prosagedicht Le ba-
layeur (Der StralRenkehrer) ver-
anschaulicht er dies auf augen-

zwinkernde Weise:

35



Der Straf3enkehrer (Le balayeur)

Gottes sittenstrenger Engelswiichter hat den Strafienkehrer
beim Faulenzen erwischt. "Ach, du lieber Gott!" hatte der sich
gesagt. "Der viele Staub! Den weht der Wind ja doch wieder an
die alte Stelle zurtick. Soll er doch gleich meine Arbeit machen
und den Staub dem Fluss libergeben."

Also hat er sich auf einen Stein gesetzt und den vorbeischlen-
dernden Liebespaaren hinterhergetréumt.

Da begann die weiche, warme Luft auf einmal zu zittern, ein
bedrohlicher Klang zerriss die Harmonie des Sommertages,
und der Engel erschien vor dem Strafsenkehrer. Den Zeigefin-
ger zum Himmel gestreckt, trieb er dem Pflichtvergessenen die
Schamesréte ins Gesicht. Sofort griff der reuige Siinder wieder
nach dem Besen und machte sich von neuem an die Arbeit.

Kurze Zeit darauf aber erschien eine schéne Frau auf der Bild-
fldche. Sie lehnte sich gegen ein Briickengeléinder und schaute
herab auf den Fluss. Der Strafenkehrer konnte nicht anders: Er
liefs seinen Besen Besen sein und lehnte sich neben die fremde
Schonheit. Ohne dass sie ihn bemerkte, schwdrmte er sie an.

Dem Engel aber blieb das Tun des schwachen Menschenkindes
nicht verborgen. Er stellte sich auf die andere Seite des Stra-
fenkehrers und fixierte ihn mit dem fiirsorglich-vorwurfsvollen
Blick einer strengen Lehrerin. Schuldbewusst nahm da der
StrafSsenkehrer seine Arbeit wieder auf.

Nicht lange, und eine zweite Schénheit tauchte auf, die, wie
der Strafsenkehrer fand, ebenfalls weit eher seine Bewunde-

36



rung und Aufmerksamkeit verdiente als sein Besen. Sobald er
ihr aber schéne Augen machte, erschien wieder der Engel. Die-
ses Mal zeigte er sich nicht seinem Schutzbefohlenen, sondern
baute sich vor der Angebeteten selbst auf. Erschrocken suchte
diese das Weite.

Erneut redete der Engel dem Strafsenkehrer ins Gewissen. Die-
ser schwor sich daraufhin, sich fortan durch nichts und nie-
manden mehr beirren zu lassen, und liefs seinen Besen nun wie
in Trance durch den Staub tanzen.

Da waren auf einmal Schreie vom Fluss her zu héren. Eine
junge Frau war ins Wasser gestlirzt und drohte zu ertrinken.
Der Strafienkehrer aber schenkte den Schreien keine Beach-
tung. "Was geht das mich an?" dachte er bei sich. "Ich bin hier,
um die StrafSe zu kehren, alles andere ist nicht meine Sache."

Als der Engel vor ihm erschien, wedelte er noch heftiger, noch
pflichtversessener mit dem Besen, so dass der Abgesandte
Gottes von einer dichten Staubwolke umhdiillt wurde. Aus die-
ser heraus redete er seinem Schiitzling erneut ins Gewissen:
dass es léblich sei, seinen Alltagspflichten nachzukommen,
dass es aber héhere Pflichten gebe, fiir die man seine Arbeit
jederzeit unterbrechen miisse — und dazu zdhle es natiirlich,
das Leben von Menschen in Not zu retten.

Der Strafsenkehrer stellte sich zundichst taub. SchliefSlich war es
ja nicht ausgeschlossen, dass ihn hier der Teufel als Engel ver-
kleidet erneut vom rechten Weg abzubringen versuchte. Am
Ende aber konnte er doch nicht anders und sprang ins Wasser,
um der Ertrinkenden zu Hilfe zu eilen. Und weil er ein guter

37



Schwimmer war, dauerte es nicht lange, bis er die schon verlo-
ren Geglaubte ans Ufer gebracht hatte.

Der Engel pries die Gnade Gottes, er lobte den Herrn, Dankes-
gebete perlten von seinen Lippen — bis er sah, wie schén die
frisch gerettete Seele war, wie verfiihrerisch ... und wie nackt.
Missbilligend schiittelte er den Kopf, als der Strafsenkehrer den
reglosen Kérper der Frau auf eine Bank bettete, sie wie eine
zerbrechliche Blume betastete, um zu sehen, ob sie noch lebte,
und ihr dann mit seinem eigenen Atem neues Leben ein-
hauchte.

Rasch kehrten da die Lebensgeister in dieses Meisterwerk der
Natur zuriick. Die Frau schlug die Augen auf und richtete sie
liebevoll auf ihren Retter, sie ldchelte ihn an ... Und wdhrend
der Engel den Strafienkehrer indigniert aufforderte, dieses Sa-
tansgeschopf in den Fluss zurtickzuwerfen, lachten die beiden
miteinander und schwebten ganz ohne géttlichen Beistand in
den siebten Himmel.

Allein im Staub der Strafde, griff der Engel nach dem Besen und
kehrte wie besessen, als wollte er mit dem Staub zugleich alle
Teufel der Welt austreiben. [8]

38



Nachweise

[1]

[2]
3]

[4]

[5]
[6]
[7]
8]

Prévert, Jacques / Pozner, André: Hebdromadaires
(1972), S. 58. Paris 1982: Gallimard.

Ebd., S. 63.

Zur Groupe Octobre vgl. Jolly, Haramila: Le groupe Oc-
tobre et le communisme. Une mémoire reconstruite. In:
Revue Francaise d'Histoire des Idées Politiques 8 (1998),
S.339-354.

Prévert, Jacques / Pozner, André: Hebdromadaires (s. 1),
162 f.

Ebd., S. 121.

Ebd., S. 41.

Ebd. S. 56.

Nach Prévert: Le balayeur; aus: Spectacle (1951).

Bild: Georges Seurat (1859 — 1891): Le balayeur (Der Strafsenkehrer,
(1887/88); Museu da Chdcara do Céu, Rio de Janeiro (Wikimedia
commons)

39


http://www.babelmatrix.org/works/fr/Pr%C3%A9vert%2C_Jacques-1900/Le_Balayeur_%28Ballet%29

Es gibt keine Zeit fiir den Krieg!
Antikriegsgedichte von Jacques Prévert

Den Krieg sah Jacques Prévert fest in den Strukturen der mo-
dernen Gesellschaft verankert. Gesellschaftskritik war fiir ihn
daher auch eine Form von gelebtem Pazifismus.

Peter Ludwigs (1888 — 1943): Der Krieg (1937)
Museum Kunstpalast Diisseldorf (Wikimedia commons)

40



Friedensreden (Le discours sur la paix)

Staatstragende Schwiire die Statuen der Worte
der Frieden die Freiheit "la fraternité!"
doch pl6tzlich ein Stutzen ein Stolpern ein Sturz
in den Schlund einer hohlen Phrase
in den Abgrund eines staunenden Verstehens:
der Mund, weit getffnet, zeigt die kariose Wahrheit
hinter dem blitenweifSen Lacheln
die Faulnis der polierten Phrasen
der Frieden die Freiheit "la fraternité!"
zerfressen von der Karies des Krieges:
dem Kapital.

Jacques Prévert: Le discours sur la paix
aus: Paroles (Worte, 1946)

Pazifismus abseits des Mainstreams

Pazifist zu sein, war im Frankreich der Nachkriegszeit keine
einfache Sache. Von konservativer Seite wurde der Einsatz der
franzésischen Armee gegen die Freiheitsbewegungen in den
Kolonien — insbesondere in Algerien — patriotisch iberhoht.
Gleichzeitig wurde die positive Sicht des Militars durch den
Kampf der Résistance gegen die nationalsozialistischen Besat-
zer im Zweiten Weltkrieg befeuert — wobei sich hiermit auch
jene identifizierten, die sich mit dem faschistischen Vichy-Re-
gime arrangiert oder dieses zumindest passiv ertragen hatten.

41


https://www.printempsdespoetes.com/Le-Discours-sur-la-paix-de-Jacques-Prevert

So sah sich Jacques Prévert fiir seine pazifistische Haltung so-
wohl von linker als auch von rechter Seite Kritik ausgesetzt.
Dies galt gerade auch fiir eines seiner berihmtesten Gedichte,
das den Titel Barbara tragt. Darin wird die Zerstérung einer
Liebesbeziehung in der vom Krieg besonders betroffenen Ha-
fenstadt Brest ruckblickend mit den Worten kommentiert:
"Quelle connerie la guerre" ("Was ist der Krieg doch fiir eine
Sauerei"; 1).

Im franzosischen Original haben die Verse die Form eines Pro-
sagedichts. In ihrer deutschsprachigen Nachdichtung hat llona
Lay die zentralen Motive des Gedichts zu einem Sonett zu-
sammengebunden:

Brest (Barbara)

Der Regen eine Frau die singt
und hinter Schleiern Brest zerfliefSend
Lippen schweigend sich umschliefsend
Flofs das sich durch Wolken schwingt

der Regen ein Gewehr das spuckt
und Brest ein bleigetréinktes Bluten
Donner schrein zerrissne Fluten
Treibgut das im Hagel zuckt

im Regen singend tote Stimmen
murmelnd ein ergrautes Sinnen
Trdume die zu Stahl gerinnen

42



Gewdlk aus Hunden die sich kriimmen
Brest ein Meer aus Friedhofsmauern
starrend ein verlassnes Trauern [2]

Der Krieg als Spiegel einer kriegerischen Okonomie

Prévert halt seinen Kritikern entgegen, dass es keinesfalls ei-
nen "guten" und einen "schlechten" Krieg gebe [3]. Der Krieg
kenne keine Sieger, er gleiche immer einer "schrecklichen
Krankheit", gegen die es keine Impfstoffe gebe [4].

Dabei ist Prévert allerdings weit davon entfernt, den Krieg als
quasi naturhaftes Geschehen zu verharmlosen. Vielmehr ver-
weist er ausdriicklich auf die wirtschaftlichen Interessen, die
mit dem Krieg verbunden seien, und kritisiert das 6konomi-
sche Kalkul, aus dem heraus Kriege gefihrt wirden.

Die Uberlegung, "ob ein Massaker als wirtschaftlich sinnvoll
angesehen wird oder es an der Zeit sei, sparsam mit Massa-
kern umzugehen", brandmarkt er als zutiefst inhuman. Diese
Zweckrationalitat sei sogar beim Umgang mit den im Krieg ge-
toteten Kindern zu beobachten: Anstatt deren Tod generell zu
beklagen, bedaure man nur, eventuell versehentlich kiinftige
Genies oder "kleine Mozarts" getotet zu haben [5].

Ausdricklich verwahrt sich Prévert vor diesem Hintergrund
auch gegen die biblische Sprachregelung, wonach es fiir alles —
und damit, wie es im Buch Kohelet (3,8) explizit heildt, auch
"fir den Krieg" — eine Zeit gebe. Selbst eine Bemerkung, wo-
nach es an der Zeit sei, einen Krieg zu beenden, wird von ihm

43



zurlickgewiesen, da dies ja impliziere, dass es irgendwann
auch mal an der Zeit gewesen sei, den Krieg zu beginnen [6].

Der Krieg als Teil des Alltags

Ein Beispiel fir Préverts dichterischen Umgang mit der Ver-
bindung von Krieg und Wirtschaft ist das eingangs wiederge-
gebene Gedicht Le discours sur la paix (Die Friedensrede). Da-
rin werden die faulen Zahne des Redners mit der Heuchelei
seiner hohlen Friedensphrasen assoziiert, durch die der wahre
"Nerv" des Krieges — "die heikle Frage des Geldes" — blof3ge-
legt wird.

Das Gedicht spielt damit zugleich auf einen anderen Aspekt
an, den Prévert beim Umgang mit der Thematik des Krieges
beklagt — namlich die euphemistischen Begriffe, mit denen
Uber kriegerische Handlungen geredet werde. Prévert er-
wahnt in dem Zusammenhang u.a. den Begriff der "Saube-
rung", mit dem die faktisch veriibten Massaker an der Bevol-
kerung kaschiert wirden [7].

Zusatzlich verweist das Gedicht auch auf die von Prévert kon-
statierte zunehmende Vermischung von Krieg und Frieden. Die
moderne Kriegsfihrung fiihre dazu, dass alle Bereiche der Ge-
sellschaft vom Krieg und der Vorbereitung auf diesen affiziert
wirden. Diese Diagnose ist heute, angesichts von hybrider
Kriegsfiihrung, globalisierter Wirtschaftskriege und der teil-
weisen Verlagerung kriegerischer Aktivitaten in den Cyber-
raum, noch zutreffender als zu Préverts Lebzeiten.

44



Die biirgerliche Kleinfamilie als Diinger des Krieges

Indem der Krieg den Alltag wie ein Krebsgeschwiir durch-
dringt, werden nach Préverts Uberzeugung auch vermeintliche
Friedenszeiten von militarischen Belangen dominiert. Dies
lasse einen, wie Prévert sarkastisch anmerkt, fast nostalgisch
an jene Zeiten zuriickdenken, als das Militar noch "nichts mit
dem Frieden zu tun" und "nichts zu ihm zu sagen hatte" [8].

In dem Gedicht Familiale (Familienleben) veranschaulicht
Prévert die Pragung des Alltags durch den Krieg an dem Keim,
aus dem heraus sich die Strukturen der birgerlichen Gesell-
schaft reproduzieren: der traditionellen Familie. Die klassische
Rollenverteilung, die flir den Vater den Broterwerb und fir die
Mutter die Sorge um Haushalt und Erziehung vorsieht, wird
hier als Feld beschrieben, auf dem die Saat des Krieges gedei-
hen kann.

Als Abbild der heiligen biblischen Familie verweist die blrger-
liche Kleinfamilie zugleich auf Préverts Antiklerikalismus, in
dem die Amtskirche als eine Instanz erscheint, welche die un-
hinterfragte Hinnahme der bestehenden inhumanen Struktu-
ren unterstutzt:

Familienleben (Familiale)
Die Mutter im Stroh

der Vater im Stall
das Kind in der Krippe

45



Heilige Familie wir beten fiir dich

Die Mutter lernt kochen
der Vater lernt Geschdftsfreunde kennen
der Sohn lernt Gehorsam

Ehre dem Vater der Mutter und Gott in der Hoh'

Die Mutter in der Kiiche
der Vater im Kontor
der Sohn in der Kaserne

Der Mutter die Liebe
dem Vater die Pflicht
dem Sohn die Ehre

Heilige Familie wir beten fiir dich

Die Mutter fiihrt den Haushalt
der Vater fiihrt die Geschdifte
der Sohn flihrt Krieg

Ehre dem Vater der Mutter und Gott in der H6h'
Die Mutter wird GrofSimutter
der Vater wird Grofsvater

der Sohn wird Vater

Die Mutter wird den Haushalt gefiihrt haben
46



der Vater wird die Geschdfte geflihrt haben
der Sohn wird Krieg gefiihrt haben

Blutwurst Blutzoll Blutdurst
der Sohn wird die Geschdfte fortfiihren
seine Frau wird den Haushalt fortfiihren

Heilige Familie wir beten fiir dich

Die Mutter bedient
der Vater verdient
der Sohn dient

Blutwurst Blutzoll Blutdurst
Die Mutter macht sauber
der Vater macht Geschdifte
der Sohn macht
sich aus dem Staub
féllt in den Staub
wird zu Staub
Der Mutter die Liebe
dem Vater die Pflicht

dem Sohn die Ehre

Friedhofsruhe Friedhofsrecke Friedhofsreise

47



Ehre dem Vater der Mutter und Gott in der H6h'

Friedhofsruhe Friedhofsrecke

Heilige Familie wir beten fiir dich

Friedhofsruhe

Heilige Familie wir sterben fiir dich [9]

Nachweise

[1]

[2]
3]

[4]
[5]
[6]
[7]
[8]
[9]

Prévert, Jacques: Barbara. In: Paroles (1946). Paris 1949:
Gallimard.

Aus: llona Lay: Versunken. Gedichte, 2008.

Prévert, Jacques / Pozner, André: Hebdromadaires
(1972), S. 104. Paris 1982: Gallimard.

Ebd., S. 118.

Ebd., S. 104.

Ebd., S. 103.

Ebd., S. 106.

Ebd., S. 98.

Nach Prévert: Familiale (PDF). In: Paroles (1946).

48


https://gallica.bnf.fr/essentiels/anthologie/barbara
https://www.respects.fr/IMG/pdf/prevert_-familiale.pdf

Nachwort

Die Last der Kanonisierung

Jacques Prévert ist als Autor schon frih kanonisiert worden.
Heute ist sein Werk Teil der renommierten "Bibliotheque de la
Pléiade" — einer vom Verlag Gallimard herausgegebenen Reihe
mit kritischen Editionen bedeutender franzésischer Autoren —
und zahlt damit faktisch zum nationalen Kulturerbe. Dies mag
auch daran liegen, dass Prévert als Theater- und Drehbuchau-
tor schon friih einen festen Platz im Kulturbetrieb hatte. Auch
sind seine Gedichte bereits seit den 1930er Jahren vertont und
von Stars der Chansonszene wie Juliette Gréco und Yves Mon-
tand gesungen worden.

Préverts Erhebung zu einem Dichter von nationalem Rang hat
allerdings auch die Kritiker auf den Plan gerufen. Diese haben
Prévert insbesondere einen Mangel an formaler Strenge und
poetologischer Reflexion vorgeworfen. Dagegen hat Michel
Houellebecq in seiner Auseinandersetzung mit Prévert aus-
driicklich betont, sich diesen "klassischen" Aspekten der Kritik
an dessen Dichtung nicht anschlieffen zu wollen. Seine Kritik
ist grundsatzlicherer Natur [1].

Nach Houellebecgs Auffassung harmonieren die Wortspiele
und der "leichte, klare Rhythmus" der Gedichte Préverts
durchaus mit deren Inhalt. Darlber hinaus diirfe man einen
Dichter, der in einem solchen MaRe mit dem Leben seiner
Epoche verwoben sei, auch nicht an rein stilistischen Kriterien
messen.

49



Was Houellebecq Prévert stattdessen vorwirft, ist, dass dessen
Sicht der Welt "oberflachlich und falsch" und "von einer gren-
zenlosen Dummbheit" sei, die "Ubelkeit" errege. Eben deshalb
sei Préverts Dichtung so "mittelmalig", dass man sich zuwei-
len schame, sie zu lesen. Sie sei darliber hinaus auch voller Kli-
schees: Es wimmle darin von nackten jungen Madchen und
verfuhrerischen Ganoven, denen sich die Madchen hingaben,
sowie von braven, impotenten Blirgern mit frigiden Frauen

[2].
Oberflachliche Lektiire, oberflachliche Kritik

Nun zeigen zahlreiche Aussagen Préverts, dass seine Dichtung
sowohl auf der inhaltlichen als auch auf der poetologischen
Ebene einen hohen Reflexionsgrad aufweist. Houellebecqs
Vorwurf der Oberflachlichkeit beruht daher offenbar auf einer
ebenso oberflachlichen Lektlire der Werke Préverts. Allenfalls
konnte man Houellebecq zugutehalten, dass dieser Autor, der
den Skandal schon mehrfach gezielt zum Zweck der Selbstdar-
stellung (und -vermarktung) eingesetzt hat, hier ganz bewusst
auf das Mittel der Ubertreibung gesetzt hat. Selbst dann stellt
sich allerdings die Frage, warum er sich fiir seine verbale
Schmahung ausgerechnet diese und nicht eine andere literari-
sche Ikone ausgesucht hat.

Hier kommt nun der Verdacht auf, dass Houellebecq sich eben
doch von der dulleren Form der Gedichte Préverts hat tau-
schen lassen. Von dem Chansonsanger Georges Brassens, den
Houellebecq Ubrigens im selben Atemzug mit Prévert und mit

derselben Herablassung erwahnt, ist ein ahnliches Phanomen
50



bekannt. Auch bei ihm hat das lakonische Understatement, in
dem er seine Lieder vorgetragen hat, oft die darin versteckte
fundamentale Gesellschaftskritik Gberlagert [3]. Ebenso hat
erst die spatere Begleitung seiner Chansons durch gréRere Or-
chester deutlich werden lassen, dass seine Musik komplexer
ist, als Brassens' Gesangsweise sie erscheinen lieR.

Moglichkeiten und Probleme der Nachdichtung

So stellt sich die Frage, ob eine analoge neue "Intonation" der
Gedichte Préverts nicht ebenfalls eine neue Annaherung an
die Werke dieses Dichters ermoglichen kdnnte. SchlieRlich
sind die zentralen Themen seiner Gedichte, die sich gegen Mi-
litarismus und entfesselten Kapitalismus ebenso wie gegen
religiosen Dogmatismus wenden, heute ja keineswegs veral-
tet.

Die Verquickung von Militar und Wirtschaft, der berilichtigte
militar-industrielle Komplex, ist heute mindestens so bedeut-
sam wie zu Préverts Zeiten. Die von ihm kritisch hinterfragte
kapitalistische Okonomie ist in der globalisierten Wirtschaft zu
einem weltweit bestimmenden Phanomen geworden, und
auch der religiose Dogmatismus bt nach wie vor —wenn auch
in anderer Weise, als Prevert ihn in der Nachkriegszeit erlebt
hat — einen unheilvollen Einfluss auf unseren Alltag aus.

Zu Préverts Zeiten war es ein Akt der Rebellion gegen das
etablierte elitare Kunstverstandnis, wenn man sich als Dichter
nicht um formale Strenge scherte, sondern sich um eine Ein-
bettung der Poesie in die Sprache des Alltags bemuhte. Heute

51



dagegen ist es fast schon umgekehrt: Komplexe Schreibwei-
sen, deren Sinn sich bei der Lektlire nicht unmittelbar er-
schlie8t, werden an den Rand gedrangt, weil sie sich in der
Welt der Social-Media-Stummelsatze kaum noch vermarkten
lassen. So kann man fragen, ob Prévert, ein Feind jedweder
Unterordnung, heute nicht ganz andere Ausdrucksformen
wahlen wirde.

Entsprechende Experimente mit der Dichtung Préverts sind im
franzosischen Original freilich undenkbar. Seine Werke sind so,
wie sie sind, man kennt sie aus der Schule und aus Gedicht-
sammlungen, es erschiene als Sakrileg, etwas an ihnen zu an-
dern. Eine Ubertragung in eine andere Sprache bietet hier
ganz andere Moglichkeiten, zumal gerade Gedichte mit ihren
Sprachspielen, Neologismen, Reimen und Assonanzen sich nie
so eindeutig Ubersetzen lassen wie vielleicht manche Fach-
texte.

Dichtung als Neuerfindung der Sprache

Die in diesem Band enthaltenen Ubertragungen von Gedich-
ten Préverts ins Deutsche sind vor diesem Hintergrund freier,
als es ansonsten selbst bei einer Nachdichtung angemessen
ware. In einigen Fallen sollte man korrekterweise auch nicht
von "Ubertragungen" oder "Nachdichtungen", sondern eher
von "Texten nach Motiven von Jacques Prévert" sprechen. Ge-
rade diese Konzentration auf die zentralen Motive von
Préverts Dichtung kann allerdings deren poetische Kraft oft
starker zutage treten lassen, als dies bei einer Bemihung um

grofitmogliche Nahe zum Original der Fall ware.
52



Natdlrlich stellt sich trotz allem die Frage, ob eine solche Vor-
gehensweise statthaft ist. Nimmt man sich auf diese Weise
nicht zu viele Freiheiten heraus? Wird so nicht das Original
verfalscht?

Ja, vielleicht. Womaglich ist es aber auch genau umgekehrt.
SchlieRlich war die Verwurzelung in der lebendigen Sprache
des Volkes fiir Prévert ja auch mit dem Bekenntnis zu einer
standigen Neuerfindung der Sprache verbunden. Die "langage
de tous, inventé par tous" — "die Sprache aller, die von allen
erfunden worden ist" —, war fir ihn zugleich immer auch eine
Sprache, die von anderen "neu erfunden" ("réinventé par
d'autres") werden musste [4], um sich ihre Lebendigkeit zu
bewahren. So wird man diesem Dichter vielleicht gerade durch
einen freien, "nach-" und mitdenkenden Umgang mit seinen
Werken gerecht.

Nachdichtung und Intertextualitat

Letztlich folgt die hier praktizierte freiere Nachdichtung aber
auch nur den ganz normalen GesetzmaRigkeiten der Intertex-
tualitat, durch die literarische Themen, Stoffe und Motive von
Autor zu Autor, von Land zu Land, von Epoche zu Epoche wei-
tergetragen werden und so einen Dialog lGiber die Grenzen von
Zeiten und Kulturen hinweg entfalten. Dadurch konstituiert
sich, wie es Julia Kristeva einmal ausgedrickt hat, "jeder Text
(...) als Mosaik von Zitaten, jeder Text ist Absorption und
Transformation eines anderen Textes" [5].

53



Das jeweilige literarische Produkt ist dann — so Roland Barthes
in seinem bahnbrechenden Text iber den "Tod des Autors" —
als ein "Gewebe von Zitaten" [6] und "vielfaltigen Schriften" zu
verstehen, die "verschiedenen Kulturen entstammen und mit-
einander in einen Dialog eintreten, einander parodieren und
hinterfragen" [7].

Hierbei verlagert sich der Akzent von dem "Autor-Gott" [8]
friherer Jahrhunderte auf den Leser: Er ist nun derjenige, der
die Faden der "auf einem bestimmten Gebiet versammelten
Spuren, aus denen sich das Geschriebene zusammensetzt", in
der Hand halt [9]. Auch dies diirfte ganz im Sinne Préverts und
seiner emanzipatorischen Schreibintention sein.

Nachweise

[1] Vgl. Houellebecq, Michel: Jacques Prévert est un con. In:
Ders.: Rester vivant et autres textes. Paris 1997:
Flammarion.

[2] Ebd.

[3] Vgl. Bonnafé, Alphonse: L'homme qui rit. Vorwort in
Ders. (Hg.): Georges Brassens [Auswahl seiner Chan-
sontexte], S. 5—29 (hier S. 27). Paris 1963: Seghers.

[4] Jacques Prévert in Ders. / Pozner, André: Hebdroma-
daires (1972), S. 151. Paris 1982: Gallimard.

[5] Kristeva, Julia: Bakhtine, le mot, le dialogue et le roman
(Bachtin, das Wort, der Dialog und der Roman, 1967).
In: Dies.: Seméiotike. Recherches pour une sémanalyse,

S. 82 — 112. Paris 1969: Editions du Seuil; hier zit. nach
54



[6]

[7]
8]
[9]

der deutschen Ubersetzung in: Literaturwissenschaft
und Linguistik: Ergebnisse und Perspektiven, Bd. 3. Zur
linguistischen Basis der Literaturwissenschaften Il, hg.
von Jens lhwe, S. 345 — 375 (Zitat S. 348). Frankfurt
(Main) 1972: Athendum.

Barthes, Roland: La _mort de ['auteur (Der Tod des
Autors; engl. 1967, frz. 1968). In: Le bruissement de la
langue, S. 61 — 67 (hier S. 65). Paris 1984: Editions du
Seuil; dt. in: Barthes, Roland: Das Rauschen der Sprache,
S. 57 — 63. Frankfurt/Main 2005: Suhrkamp; auch in: Fo-
tis, Jannidis, / Lauer, Gerhard / Martinez, Matias /
Winko, Simone (Hgg.): Texte zur Theorie der Autor-
schaft, S. 185 — 197. Stuttgart 2000: Reclam.

Ebd., S. 66.

Ebd., S. 65.

Ebd., S. 67.

55


https://monoskop.org/images/3/38/Barthes_Roland_1968_1984_La_mort_de_l_auteur.pdf

Literatur zu Jacques Prévert

Aurouet, Carole: Jacques Prévert. Une vie. Paris 2017: Les
Nouvelles Editions JMP.

Dies.: Prévert et le cinéma. Paris 2017: Les Nouvelles Editions
JMP (Collection Le cinéma des poéetes).

Chardere, Bernard: Jacques Prévert. Inventaire d’une vie. Paris
1997: Gallimard (Collection Découvertes).

Courrieres, Yves: Jacques Prévert: en vérité. Paris 2000: Galli-
mard.

Espinose, Raymond: Jacques Prévert: une éthique de I'homme.
Paris 2007: Gallimard (Editions du Monde libertaire).

Gasiglia-Laster, Daniéle: Jacques Prévert. Paris 2013: Editions
Alexandrines.

Hamon, Hervé: Prévert, l'irréductible. Tentative d'un portrait.
Paris 2017: Lienart.

Jolly, Haramila: Le groupe Octobre et le communisme. Une
mémoire reconstruite. In: Revue Francgaise d'Histoire
des Idées Politiques 8 (1998), S. 339 — 354.

Laster, Arnaud: Paroles (1945 — 1947) / Jacques Prévert. Profil
d'une oeuvre. Paris 2000: Hatier.

Pagliano, Jean-Pierre: Le Roi et I'Oiseau: Voyage au coeur du
chef d'oeuvre de Prévert et Grimault. Paris 2012: Belin.

Perrigault, Laurence: Prévert. Paris 2021: Les Pérégrines (Col-
lection Icones).

Prévert, Jacques / Pozner, André: Hebdromadaires (1972). Pa-
ris 1982: Gallimard [Ausziige und Impressionen von Ge-
sprachen mit Jacques Prévert].

56



