
Rother Baron: 

Paul Verlaine 
im Spiegel seiner Gedichte 

Ein Blick auf Leben und Werk des Dichters 

Mit Nachdichtungen von Ilona Lay 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Das Leben des französischen Dichters Paul Verlaine (1844 – 1896) war 

geprägt von innerer Zerrissenheit und der vergeblichen Suche nach einem 

Platz im Leben. Dies spiegelt sich auch in seinen Gedichten wider. Ihr Klang 

strahlt jedoch eben jene Harmonie aus, die dem Dichter im Alltag versagt 

blieb. 

 

© LiteraturPlanet, August 2023 

  



2 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Über Ilona Lay: Ilona Lay lebt so zurückgezogen, wie es der Titel ihres 

ersten, 2008 erschienenen Gedichtbandes (Versunken) vermuten lässt. 

Nachdem sie sich in der Frühphase ihres Schaffens an klassischen Formen 

orientiert hat, ist sie in ihren neueren Werken stärker zu freirhythmischen 

Dichtungsformen übergewechselt. Dies zeigte sich schon bei ihren 

"Meditationen über das Glück" (erschienen 2021 unter dem Titel Oktober 

in den Bergen). Auch die Texte ihrer 2023 veröffentlichten "Meditationen 

über die dunkle Seite des Lebens" (Gesichter des Todes) zeichnen sich hier-

durch aus. 

 

Rother Baron ist der Blogger-Name von Dieter Hoffmann. Informationen 

zum Autor finden sich auf seiner Website (rotherbaron.com) und auf 

Wikipedia. 

 

Cover-Bild: Frédéric Bazille (1841 – 1870): Porträt von Paul Verlaine; Zü-

rich, Galerie Chichio Haller (Wikimedia commons) 

  



3 
 

Inhaltsverzeichnis 
 

Vorwort ............................................................................................... 6 

Zu diesem Buch ....................................................................................... 6 

Zu den Nachdichtungen .......................................................................... 6 

Literatur zu Paul Verlaine ....................................................................... 7 

Die Fremdheit der Welt. Paul Verlaines Kaspar-Hauser-Dichtung .......... 8 

Gaspard Hauser chante (Kaspar Hauser singt) ..................................... 9 

Paul Verlaine: ein gewalttätiger Feingeist ............................................ 10 

Ein psychoanalytischer Blick auf Verlaine ............................................ 10 

Gebrochenes Verhältnis zur eigenen Homosexualität ......................... 11 

Kaspar Hauser als Spiegelbild Verlaines ............................................... 12 

Innere Dissonanz, äußerer Wohlklang ................................................. 13 

Die Freiheit des Vagabunden. Verlaines Brüsseler Graffiti-Gedichte ... 15 

Brüssel: Simples Fresques (Schlichte Wandmalereien) ....................... 16 

Zwischen Bohème und Bürokratie ....................................................... 18 

Verlaine und Rimbaud .......................................................................... 19 

Besänftigter Schmerz ............................................................................ 20 

Simplicianische Ironie ........................................................................... 21 

Der Käfig des eigenen Lebens. Innere und äußere Gefangenschaft in 

Verlaines Lyrik ................................................................................... 23 

Le ciel est, par-dessus le toit … ............................................................ 24 

Der Blick des Gefangenen ..................................................................... 25 

Die Welt jenseits der Gitterstäbe des eigenen Ichs ............................. 26 

Die existenzielle Ebene: Das Gefängnis der "condition humaine" ....... 27 



4 
 

Abkehr vom Olymp. Verlaines Bekenntnis zum subjektiven Element in 

der Lyrik ............................................................................................ 29 

Le son du cor s'afflige vers les bois … .................................................. 30 

Die Parnasse-Dichtung .......................................................................... 31 

Verlaine und die parnassische Lyrik ..................................................... 32 

Verlaines dichterische Ideale: "impair" statt "impersonnalité" ........... 33 

Das Abenteuer des "Wahrsagens" ....................................................... 34 

Die Dichtung als autonomer Klangraum. Die Bedeutung der Musik für 

Verlaines Lyrik ................................................................................... 36 

Soleils couchants (Sonnenuntergänge) ............................................... 37 

Ein musikalisches Gedicht ..................................................................... 38 

Eingeschränktes Bekenntnis zum Reim ................................................ 38 

Il pleure dans mon cœur …................................................................... 39 

Die Welt hinter dem Nebel der Erscheinungen. Paul Verlaine als 

symbolistischer Dichter ...................................................................... 42 

Promenade sentimentale (Empfindsamer Spaziergang) .................... 43 

Paul Verlaine als Wegbereiter des Symbolismus ................................. 44 

Jean Moréas' Beschreibung der symbolistischen Lyrik ........................ 44 

Symbolistische Elemente in Promenade sentimentale ........................ 45 

Der möwenhafte Geist. Verlaines volkstümlicher Symbolismus .......... 48 

Je ne sais pourquoi … ........................................................................... 49 

Verlaines Lyrik: symbolistisch, aber nicht hermetisch ......................... 51 

Verlaine und Baudelaire ....................................................................... 52 

Volkstümlicher Symbolismus ................................................................ 53 

Ein Gedicht zwischen Romantik und Moderne .................................... 53 



5 
 

Verklärte Vergangenheit, heillose Gegenwart. Romantischer 

Weltschmerz bei Paul Verlaine ........................................................... 56 

Nevermore ............................................................................................ 57 

Anspielung auf Edgar Allan Poes Gedicht The Raven ........................... 58 

Biographische Bezüge des Gedichts ..................................................... 59 

Parallelen zum romantischen Weltempfinden ..................................... 59 

Die Landschaft als Spiegel der Seele. Verlaines seelenvolle Naturbilder ....... 62 

Dans l'interminable ennui de la plaine … ............................................ 63 

Der Blick in den Spiegel der Landschaft ............................................... 65 

Grenzenlose Landschaft, grenzenloser "Ennui" ................................... 65 

Der Dichter im inneren Exil ................................................................... 66 

Sehnsucht nach göttlichem Segen. Religiosität in der Lyrik Paul Verlaines .... 68 

L'échelonnement des haies … .............................................................. 69 

Göttliche Harmonie .............................................................................. 70 

Religiosität in Verlaines Gedichtband Sagesse ..................................... 70 

Verlaines "unchristlicher" Werdegang nach seiner Haftentlassung .... 71 

Zwischen Sublimierung und rauschhafter Überwindung der 

Verzweiflung ......................................................................................... 72 

Ein Träumer im Labyrinth des Lebens. Verlaines Adaption der Pierrot-

Gestalt ............................................................................................... 74 

Pierrot ................................................................................................... 75 

Der Pierrot der Commedia dell'arte ..................................................... 76 

Weiterentwicklung der Figur durch Jean-Gaspard Deburau ................ 76 

Aussehen und Charakter von Deburaus Pierrot ................................... 77 

Die Tragikomik des Sprachlosen: Paul Verlaines Pierrot ...................... 78 

 



6 
 

Vorwort 
 

Zu diesem Buch 

 

Das vorliegende Buch gibt, ausgehend von ausgewählten Ge-

dichten Paul Verlaines, einen Überblick über zentrale Aspekte 

von Leben und Werk des Dichters. Jedes Kapitel beginnt mit 

einer Nachdichtung von Ilona Lay. Auf dieser Grundlage wird 

dann jeweils der Blick auf Elemente von Verlaines Poetologie 

und auf für seine Dichtung wichtige Etappen seines Lebenswegs 

gelenkt. 

 

Zu den Nachdichtungen 

 

Dass Gedichte im Grunde unübersetzbar sind, ist schon oft 

angemerkt worden. Schließlich geht es in diesem Fall ja nicht 

darum, den konkreten Sinn der Worte in eine andere Sprache 

zu übertragen – was sich ebenfalls oft genug als problematisch 

erweist. 

Durch das Jonglieren mit den Wortbedeutungen und das Zu-

sammenspiel von Worten, Rhythmus und Reim entfaltet ein 

lyrisches Werk oft ein ganzes Geflecht von Assoziationen, das 

sich in einer fremden Sprache kaum adäquat wiedergeben 

lässt. Dies gilt in besonderem Maße für eine Dichtung wie die 

Paul Verlaines, die explizit von der konkreten Bedeutungsebene 

der Worte abstrahiert, um über deren Zusammenklingen einen 

neuen Bedeutungsraum zu eröffnen. 



7 
 

Entscheidend ist in diesem Fall daher nicht die wort- oder auch 

nur bildgetreue Übertragung der Verse, sondern vielmehr eine 

Annäherung an die Stimmung, die das jeweilige Gedicht 

evoziert. Angestrebt wird also jeweils keine klassische 

Übersetzung, sondern eine Ein-stimmung in die Gestimmtheit 

eines fremden Ichs, ausgedrückt in einer anderen Sprache. 

 

Literatur zu Paul Verlaine 

 

Baudot, Alain: Poésie et musique chez Verlaine. In: Études françaises 4 

(1968), H. 1, S. 31 – 54. 

Delahaye, Ernest: Verlaine. Paris 1923: Messein. 

Gobry, Ivan: Verlaine et son destin. Paris 1997: Éditions Téqui. 

Huret, Jules: Enquête sur l'evolution littéraire: [Gespräch mit] Paul Ver-

laine, S. 65 – 71. Paris 1891: Bibliothèque-Charpentier. 

Lepelletier, Edmond: Paul Verlaine: Sa vie – son Œuvre. Paris 1907: Société 

de Mercure de France.  

Petitfils, Pierre: Verlaine. Biographie. Paris 1994. Julliard. 

Richter, Jean: Paul Verlaine. Porträt und Poesie. Darmstadt 1968: Luch-

terhand. 

Stenzel, Wilhelm: Paul Verlaine, der Mensch und der Dichter. Leipzig 1913: 

Xenien. 

Troyat, Henri: Verlaine. Paris 1993: Flammarion. 

 

Literatur zu einzelnen Aspekten der Verlaine-Forschung ist auf der Website 

der Bergischen Universität Wuppertal zur Lyriktheorie aufgeführt: 

Verlaine-Rezeption. 

 

Eine Zeittafel zu Leben und Werk Paul Verlaines findet sich (in französi-

scher Sprache) auf wikipoemes.com: 

Chronologie de Paul Verlaine 

  

https://www.erudit.org/fr/revues/etudfr/1968-v4-n1-etudfr1743/036301ar/
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k5440911z
https://fr.wikisource.org/wiki/Enqu%C3%AAte_sur_l%E2%80%99%C3%A9volution_litt%C3%A9raire/Symbolistes_et_D%C3%A9cadents/M._Paul_Verlaine
https://fr.wikisource.org/wiki/Enqu%C3%AAte_sur_l%E2%80%99%C3%A9volution_litt%C3%A9raire/Symbolistes_et_D%C3%A9cadents/M._Paul_Verlaine
https://fr.wikisource.org/wiki/Paul_Verlaine,_Sa_Vie_-_Son_%C5%92uvre/Texte_entier
http://www.lyriktheorie.uni-wuppertal.de/texte/verlaine_rezeption.html#antho
https://www.wikipoemes.com/poemes/paul-verlaine/chronologie.php


8 
 

Die Fremdheit der Welt. 

Paul Verlaines Kaspar-Hauser-Dichtung 

 

In seinem Kaspar-Hauser-Gedicht spiegelt Verlaine im Schicksal 

des berühmten Findelkindes seine eigene innere Zerrissenheit 

und das Gefühl, keinen Platz zu haben auf dieser Welt. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
Władysław Ślewiński (1856 – 1918): Waisenkind 

Warschau, Nationalmuseum (Wikimedia commons) 

  



9 
 

Kaspar Hauser singt 

 

Ein stummes Waisenkind, erhellt 

nur von dem Leuchten meines stillen Blicks, 

so kam ich in der Städte fremde Welt. 

Doch niemand las die stumme Schrift meines Geschicks. 

 

Zum Mann gereift, das Herz erfasst 

von unbestimmtem Liebesflehen, 

zog es mich zu der Frauen duftendem Palast. 

Doch keine wollt' den Glanz in meinen Augen sehen. 

 

Ohne Heimat, ohne König, ohne Mut, 

beschloss ich, mich dem Tod zu weihen, 

und sprang mitten in des Krieges Glut. 

Doch auch dieser wollt' mich nicht befreien. 

 

Bin nur Treibgut ich im Meer der Zeit? 

Wo findet meine Seele einen Hafen? 

Welches Gebet versöhnt dies stumme Leid, 

dies Herz, das früh die Pfeile der Verzweiflung trafen? 

 

Paul Verlaine: Gaspard Hauser chante  

aus: Sagesse (Weisheit; 1880) 

Oeuvres complètes (Sämtliche Werke), Bd. 1, S. 269 f.  

Paris 1902: Vanier 

  

https://fr.wikisource.org/wiki/Sagesse_(1902)/%C2%AB_Gaspard_Hauser_chante_%C2%BB


10 
 

Paul Verlaine: ein gewalttätiger Feingeist 

 

Paul Verlaine (1844 – 1896) persön-

lich kennenzulernen, wäre wahr-

scheinlich nicht sehr reizvoll gewe-

sen. Nach allem, was wir über ihn 

wissen, war er ein äußerst launi-

scher, impulsiver Mensch, der immer 

wieder bis zum Exzess soff und unter 

Alkoholeinfluss zudem ausge-

sprochen gewalttätig wurde. 

Seine Gedichte freilich sprechen eine 

andere Sprache. Sie zeichnen das Bild 

einer sensiblen, zerbrechlichen Seele, 

eines Menschen, der sich nichts sehnli-

cher wünscht, als mit sich selbst und 

seiner Umwelt im Einklang  zu  leben. 

Ein Leben in Widersprüchen … Vielleicht 

lässt sich der Riss, der sich durch 

Verlaines Leben zog, dieses unverbun-

dene Nebeneinander von rohem Alltagsleben und feinfühliger 

Dichtung, am besten unter Zuhilfenahme der Psychoanalyse 

erklären. 

 

Ein psychoanalytischer Blick auf Verlaine 

 

Verlaine litt in seiner Kindheit unter einem autoritären Vater, 

der als Offizier alles daransetzte, seinen Sohn in das Korsett 



11 
 

eines bürgerlichen Lebens zu zwängen. Wohl als eine Art 

Schutzreflex hiergegen entwickelte Verlaine eine sehr enge 

Beziehung zu seiner Mutter. 

Dies erschwerte es ihm später, seine Libido anderen Frauen 

zuzuwenden: Verlaine hatte offensichtlich homosexuelle Nei-

gungen. Ein Beleg dafür ist nicht nur seine leidenschaftliche 

Dichterfreundschaft mit Arthur Rimbaud, sondern auch die 

spätere Beziehung zu Lucien Létinois, einem Schüler, den Ver-

laine als Lehrer an einer englischen Schule kennengelernt hatte. 

Heutzutage wäre eine solche homoerotische Neigung nicht 

weiter problematisch. Zu Verlaines Zeiten war es – zumal mit 

dem internalisierten Über-Ich eines pflichtversessenen Vaters – 

hingegen kaum möglich, sich hierzu zu bekennen. So gelang es 

Verlaine nicht, sich selbst als denjenigen anzunehmen, der er 

war. 

 

Gebrochenes Verhältnis zur eigenen Homosexualität 

 

Anstatt Halt in einer stabilen homoerotischen Beziehung zu 

suchen, bemühte Verlaine sich daher, den Anschein eines bür-

gerlichen Lebens aufrechtzuerhalten. Er ging sogar eine Ehe ein 

– bezeichnenderweise mit einer Frau, die noch ein Kind war, als 

er sie kennenlernte, also wohl eher geschwisterliche Gefühle in 

ihm geweckt haben dürfte (was ihn allerdings nicht daran 

hinderte, einen Sohn mit ihr zu zeugen). 

Da er sich selbst und seine Homosexualität ablehnte, ja sich 

noch nicht einmal bewusst eingestehen konnte, die gleichge-

schlechtliche Liebe zu bevorzugen, nahm Verlaine das, was er 



12 
 

an sich selbst zurückwies, als Projektion auf anderen wahr. 

Anstatt sich mit sich selbst auseinanderzusetzen, attackierte er 

all jene, in denen sich sein innerer Zwiespalt widerspiegelte: Er 

schlug seine Frau, schoss im Streit auf Rimbaud und griff seine 

Mutter tätlich an. 

Für die Schüsse auf Rimbaud wurde Verlaine zu einer mehr-

monatigen Gefängnisstrafe verurteilt. Die in diesem Zusam-

menhang entstandenen Gedichte fasste Verlaine 1880 in dem 

Band Sagesse (Weisheit) zusammen. Darunter befinden sich 

auch die Kaspar Hauser in den Mund gelegten Verse. 

 

Kaspar Hauser als Spiegelbild Verlaines 

 

Für Verlaine war die Geschichte des Jugendlichen, der nach 

einem Leben in der Dunkelheit eines 

Kellerverlieses mit 16 Jahren in die Zivili-

sation hinausgeworfen wurde, wie ein 

Spiegelbild seines eigenen Lebens. Sie 

diente ihm dazu, den seiner Existenz 

zugrunde liegenden inneren Konflikt 

dichterisch darzustellen – den Konflikt 

eines Menschen, der in seiner inneren 

Zerrissenheit nicht weiß, wo sein Platz ist 

auf der Welt. 

Auf der anderen Seite könnte Verlaine in 

dem von aller Zivilisation und Kultur un-

berührten Knaben aber auch ein Bild für 

den geistigen Neuanfang gesehen haben, 



13 
 

den er sich während seiner Haftzeit erträumte. Wie der 

"Reichtum" des Waisenknaben aus nichts als dem reinen, 

unverbildeten Staunen seiner "stillen Augen" besteht, sehnte 

auch er sich wohl danach, sich selbst und die Welt noch einmal 

mit neuen Augen zu sehen. 

 

Innere Dissonanz, äußerer Wohlklang 

 

Verlaines Kaspar-Hauser-Gedicht steht damit sinnbildlich für 

sein Gefühl, wie ein Fremder durch das eigene Leben zu irren. 

Die Dissonanz zwischen dem eigenen, unvollkommenen Leben 

und der Utopie eines vollständig mit sich selbst im Einklang 

befindlichen Lebens spiegelt sich dabei auch auf der Ebene des 

Gedichts wider – nämlich in dem Kontrast zwischen der disso-

nanten inhaltlichen Ebene und der auf Harmonie und formale 

Vollkommenheit abzielenden formalen Gestaltung der Verse. 

Hieran setzt auch die Vertonung des Gedichts durch Georges 

Moustaki an. Die "melodische Melancholie", die das Chanson 

grundiert, hat, wie der Wohlklang der Verse Verlaines, eine 

tröstende Wirkung. Fast erinnert sie an die Magie von Wie-

genliedern, die das unruhige Kind mit ihrem gleichmäßig-hyp-

notischen Klang in jene andere, traumhafte Welt entführen, wo 

alle Zwietracht ruht. 

 

Georges Moustaki (1934 – 2013): Gaspard 

aus dem Album Le voyageur (Der Reisende, 1969) 

Studiofassung  

Live-Aufnahme (1969)  

 

file:///C:/Users/HP/Downloads/(aus:%20Le%20voyageur%20–%20Der%20Reisende,%201969)
https://www.youtube.com/watch?v=9xiQZ6u1-_M


14 
 

Bilder: 

1.  Louis Anquetin (1861 – 1932): Porträt von Paul Verlaine; 

Albi/Südfrankreich, Musée Toulouse-Lautrec (Wikimedia commons) 

2. Kolorierte Fotografie von Paul Verlaine (1866; Ausschnitt); Wikimedia 

commons 

3. Johann Georg Laminit (1775 – 1884): Porträt von Kaspar Hauser; 

getuschte Federzeichnung nach einer im August 1828 entstandenen 

Radierung von Friedrich Fleischmann (1791 – 1834). Das Bild spielt auf 

den Brief an, den Kaspar Hauser bei seinem plötzlichen Auftauchen in 

Nürnberg an Pfingsten 1928 bei sich hatte. Der anonyme Briefautor 

teilte darin mit, Kaspar Hauser als Findelkind aufgezogen zu haben und 

ihn nun zur Erfüllung seines Berufswunschs (Reiter) in die Welt zu 

entlassen. Das Bild ist enthalten in: Mayer, Johannes / Tradowsky, 

Peter: Kaspar Hauser, S. 306. Stuttgart 1984: Urachhaus. 

Mehr zu Kaspar Hauser: Neumaier, Rudolf: Der junge Mann, der aus 

dem Nichts kam. Süddeutsche Zeitung, 19. April 2019. 

  

https://www.sueddeutsche.de/panorama/kaspar-hauser-geschichte-tod-raetsel-1.4410616#:~:text=Kaspar%20HauserDer%20junge%20Mann%2C%20der%20aus%20dem%20Nichts%20kam&text=Ewige%20R%C3%A4tselfigur%3A%20Kaspar%20Hauser%20in%20einer%20Lithographie%20von%20Johann%20Nicolaus%20Hoff.&text=Im%20April%201812%20soll%20das,Jahrhunderts%20zur%20Welt%20
https://www.sueddeutsche.de/panorama/kaspar-hauser-geschichte-tod-raetsel-1.4410616#:~:text=Kaspar%20HauserDer%20junge%20Mann%2C%20der%20aus%20dem%20Nichts%20kam&text=Ewige%20R%C3%A4tselfigur%3A%20Kaspar%20Hauser%20in%20einer%20Lithographie%20von%20Johann%20Nicolaus%20Hoff.&text=Im%20April%201812%20soll%20das,Jahrhunderts%20zur%20Welt%20


15 
 

Die Freiheit des Vagabunden. 

Verlaines Brüsseler Graffiti-Gedichte 

 

1872 verließ Paul Verlaine mit dem zehn Jahre jüngeren Arthur 

Rimbaud Paris und führte ein Jahr lang ein Vagabundenleben 

mit ihm. Die befreiende Wirkung dieses Ausbruchs aus den 

bürgerlichen Verhältnissen spiegelt sich auch in Verlaines 

Gedichten wider. 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fotomontage mit Porträts von Verlaine und Rimbaud 

vgl. Hugfon: Images de Verlaine et Rimbaud; rimbaudphotographe.eu, 

22. September 2020 

  

https://rimbaudphotographe.eu/images-de-rimbaud-et-verlaine/


16 
 

Brüssel: Schlichte Wandmalereien 

 

I 

 

Grünliches, rosenbenetztes Entfliehen 

der Hänge und Hügel, 

wenn in der Lampen Zwielicht erblühen 

des Dunkels einende Flügel. 

 

Demütig tränkt sich das Gold 

der herbstlichen Täler mit Blut, 

wo in dem wipfellosen Baum, wie ungewollt, 

das Lied eines Vogels noch ruht. 

 

Welle, die an den Strand sich verschäumte, 

zu schnell für der Trauer Gebinde. 

Ach, dass mein Sehnen schweifend sich träumte 

heim in den wiegenden Arm der Winde! 

 

  



17 
 

II 

 

Kristallblaue Himmelsarkaden 

wölben sich über zwei Nomaden, 

über uns, die wir in stolzer Blässe 

träumen in der Blätter Nässe 

unter den ausladenden Ästen 

vor den prunkvollen Palästen. 

 

Wie gerne würd' ich sie begleiten, 

jene Herren, die da schreiten 

gut betucht dem Schloss entgegen! 

Ist es wirklich zu verwegen, 

zu hoffen, dass die ehrwürdigen Greise 

mich aufnehmen in ihre Kreise? 

 

 

  



18 
 

Ach, die schneeweiße Mauer 

in des Abends Purpurtrauer, 

und endlos an ihren Rändern 

die Felder in ihren Sommergewändern – 

könnte doch in jenen Traumgefilden 

unsere Liebe Wurzeln bilden! 

Paul Verlaine: Bruxelles 1: Simples fresques (August 1872) 

aus: Romances sans paroles (Wortlose Romanzen; 1874) 

Oeuvres complètes, Bd. 1, S. 170 – 172. Paris 1902: Vanier. 

Vertonung des ersten Gedichts durch Guy Sacre (geb. 1948); aus: Trois 

Poèmes de Verlaine (Gesang: Jean-Francois Gardeil; Klavier: Billy Eidi) 

 

Zwischen Bohème und Bürokratie 

Schon vor 1871 war Paul Verlaine sicherlich kein Mensch, von 

dem man sagen würde, dass er mit sich "im Reinen" war. Im 

Herzen Dichter, wurde er von seinem Vater gezwungen, eine 

Angestelltenlaufbahn bei der Pariser Stadtverwaltung einzu-

schlagen. 

So war Verlaine genötigt, den Schein einer bürgerlichen Exis-

tenz zu wahren, während er gleichzeitig jede freie Minute 

nutzte, um zu dichten und sich in den Kreisen der literarischen 

Bohème zu bewegen. Die daraus entstehenden inneren Kon-

flikte ertränkte er immer wieder im Alkohol. 

Allerdings gab ihm der Zwang, wenigstens äußerlich die Ver-

bindung zur bürgerlichen Gesellschaft aufrechtzuerhalten, 

doch auch einen gewissen Halt. Diesen verlor er, als er sich 

1871 den Revolutionären der Pariser Kommune anschloss und 

https://fr.wikisource.org/wiki/Romances_sans_paroles_(1902)/Bruxelles._Simples_fresques
https://www.youtube.com/watch?v=0Zh0BlBGqTI


19 
 

nach deren Scheitern seinen Posten bei der Stadtverwaltung 

einbüßte. 

 

Verlaine und Rimbaud 

 

In dieser Situation erhielt 

Verlaine Post von einem 

jungen Dichter: Der da-

mals erst 16-jährige 

Arthur Rimbaud schickte 

ihm eine Auswahl seiner 

Gedichte. Verlaine lud 

den frühreifen Dichter-

kollegen daraufhin zu sich 

nach Paris ein und stürzte sich mit ihm in eine der wohl atem-

losesten Liaisons der Literaturgeschichte. 

Zwischen Juli 1872 und Juli 1873 bereisten die beiden Dich-

terfreunde Nordfrankreich, Belgien und England. Ihre Bezie-

hung war dabei äußerst dynamisch. Mehrfach kam es zu teils 

heftigen Auseinandersetzungen, vorübergehenden Trennun-

gen und Versöhnungen. Diese emotionale Aufgewühltheit war 

zugleich Zeichen und Motor des durch die Freundschaft ange-

regten kreativen Prozesses, der sich bei beiden Dichtern in ei-

ner erhöhten literarischen Produktivität niederschlug.  

Im Sommer 1873 kam es jedoch in London zum endgültigen 

Bruch. Verlaine reiste daraufhin allein nach Brüssel ab. Der 

Verlust der Freundschaft zu Rimbaud belastete ihn so sehr, dass 

er sich sogar mit Selbstmordgedanken trug. Allerdings ließ er 



20 
 

sich mit der Ausführung seiner Pläne dann doch genug Zeit, um 

Rimbaud und seiner Mutter Gelegenheit zu geben, nach Erhalt 

der an sie gesandten Abschiedsbriefe zu ihm nach Brüssel zu 

reisen. 

Das Wiedersehen mit Rimbaud führte indessen nicht zu der 

erhofften Versöhnung. Stattdessen kam es erneut zu einem 

heftigen Streit, in dessen Verlauf Verlaine auf Rimbaud schoss. 

Zwar wurde dieser dabei nur leicht verletzt. Da er sich jedoch 

weiterhin von Verlaine bedroht fühlte, zeigte er den Freund bei 

der Polizei an, die Verlaine daraufhin verhaftete. 

 

Besänftigter Schmerz 

 

Die beiden oben wiedergegebenen Brüssel-Gedichte Verlaines 

datieren vom August 1872, also aus der Anfangszeit des Wan-

derlebens mit Rimbaud. Dies ist den Versen auch deutlich an-

zumerken.  

Schon der Titel der Gedichtpaars deutet den Übermut des Va-

gabunden an. "Schlichte Wandmalereien" – das klingt fast wie 

eine Vorstufe der späteren Graffiti, von Bildern also, die weit 

stärker dem Augenblick verhaftet sind als ein im Atelier ange-

fertigtes Gemälde. Gerade dies freilich kann ihnen eine be-

sondere Lebendigkeit verleihen. 

So scheinen auch Verlaines dichterische Fresken den Augen-

blick zu feiern. Das erste Gedicht verbreitet dabei eine für 

Verlaine typische elegische Stimmung. Diese ist hier allerdings 

nicht – wie es sonst oft in Verlaines Gedichten der Fall ist – 

Ausdruck einer ausweglosen Verzweiflung oder inneren Zerris-



21 
 

senheit. Vielmehr ist sie verknüpft mit der Vision eines abend-

lichen Wiegenliedes, welches das lyrische Ich mit sich selbst 

versöhnt. Die Trauer erhält dadurch eine im Wortsinn "erha-

bene", die Seele aus dem irdischen Jammertal heraushebende 

Qualität. 

 

Simplicianische Ironie 

 

Noch stärker als in dem ersten kommt in dem zweiten Gedicht 

das befreiende Gefühl des Wanderlebens zum Ausdruck, des 

Aufbruchs zu neuen Ufern. Zwar deutet sich auch hier Verlaines 

prekäre Lebenssituation an – die Tatsache also, dass er als 

Dichter dazu verdammt ist, am Rande der Gesellschaft zu leben 

und nirgends richtig dazuzugehören. 

Allerdings thematisiert Verlaine dieses Grundübel seiner Exis-

tenz in diesem Fall mit einem Mittel, das bei diesem Dichter 

ansonsten eher selten anzutreffen ist: mit Ironie. Der Gedanke, 

dass die hohen Herrschaften, die durch den edlen Park dem 

Schloss entgegenschreiten, ihn, den ewigen Nomaden, in ihre 

Mitte aufnehmen oder gar ihren Platz mit ihm tauschen 

könnten, ist von einer simplicianischen Komik. 

Eben hierin offenbart sich die heilsame Wirkung, welche die 

Wandermonate mit Rimbaud auf Verlaine ausübten. Sie haben 

ihm den Weg zu einem inneren Glück gewiesen, das nicht auf 

materiellen Reichtum angewiesen ist. 

Eben hierauf verweist auch der Schluss des Gedichts: Die Pa-

läste der Reichen, das satte Leben der Arrivierten, ihre Gärten, 

in denen die poetischen Outlaws dieser Welt allenfalls als 



22 
 

flüchtige Gäste oder Gaukler geduldet sind – all das wäre zwar 

ein schönes Ambiente für zwei Seelen, die ihre innige Verbun-

denheit entdeckt haben. Sie sind darauf jedoch nicht angewie-

sen, weil ihre Träume tausendmal schönere Paläste in den 

Himmel malen können.  

 

Bilder: 

1. William Turner (1775 – 1851): Abendstimmung bei Lowther Castle 

(1810); Wikimedia commons 

2.  Jobard Frères: Der königliche Palast in Brüssel (1830); Wikimedia 

commons 

3. Paul Verlaine (links) und Arthur Rimbaud; Ausschnitt aus: Henri Fantin-

Latour (1836 – 1904): Eine Tischecke (1872); Paris, Musée d'Orsay 

(Wikimedia commons) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Arthur Rimbaud, gezeichnet von Verlaine im Juni 1872 (veröffentlicht 

1895 in den Dessins de Verlaine pour l'édition Vanier des Poésies) 

  



23 
 

Der Käfig des eigenen Lebens. 

Innere und äußere Gefangenschaft in Verlaines Lyrik 
 

Die Haftstrafe, die Verlaine aufgrund einer tätlichen Aus-

einandersetzung mit seinem Dichterfreund Arthur Rimbaud 

verbüßen musste, findet auch in seiner Dichtung ihren Nieder-

schlag. Die äußere wird dabei auch mit einer inneren Gefan-

genschaft assoziiert. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Hendrik Frans Schaefels (1827 – 1904): Junger Gefangener in seiner Zelle  

Wikimedia commons 

  



24 
 

Le ciel est, par-dessus le toit … 

 

Der Himmel über dem Haus – 

wie ist er so still, so fern aller Hast! 

Der Baum, wie schwingt in das Blau hinaus 

er selbstgenügsam den Ast! 

 

In unerschütterlicher Sanftmut bebt 

herüber des Kirchturms Klang; 

und im Gebüsch erinn'rungsschwer webt 

ein Vogel klagenden Sang. 

 

Ach, das Leben, das Leben – wie leicht! 

Träumend sonnen sich Ähren satt, 

indessen die Luft besänftigend streicht 

durch das Geraune der Stadt. 

 

Du aber siehst in dem lachenden Tag 

traurig sich spiegeln ein andres Gesicht, 

ein anderes Land, das im Dunkeln längst lag, 

siehst deiner Jugend ungeschriebnes Gedicht. 

 

Paul Verlaine: Le ciel est, par-dessus le toit, … 

aus: Sagesse (1880) 

Oeuvres complètes, Bd. 1, S. 272. Paris 1902: Vanier 

 

  

https://fr.wikisource.org/wiki/Sagesse_(1902)/%C2%AB_Le_ciel_est,_par-dessus_le_toit_%C2%BB


25 
 

Der Blick des Gefangenen 

 

Verlaines 1880 erschienener Gedichtband Sagesse lässt sich als 

dichterische Verarbeitung seiner mehrmonatigen Haftzeit 

ansehen. Dies spiegelt sich auch in den oben wiedergegebenen 

Versen wider. 

Der Blick des lyrischen Ichs ist hier erkennbar nach außen ge-

richtet. Man kann sich gut vorstellen, wie hier jemand durch die 

Gitterstäbe seiner Zelle ins Freie schaut und von jenem 

ungebundenen Leben träumt, das ihm im Gefängnis verwehrt 

ist. Die herausgehobene Stellung von Himmel und Kirchturm in 

dem Gedicht verweist zudem auf den Halt, den Verlaine 

während seiner Haftzeit durch den christlichen Glauben erfah-

ren hat. 

 

 

 

  



26 
 

Die Welt jenseits der Gitterstäbe des eigenen Ichs 

 

Außer auf die äußere verweist das Gedicht allerdings auch auf 

eine innere Gefangenschaft. Diese ist nicht durch ein Gericht 

verfügt, sondern ergibt sich aus den Lebensumständen und der 

Art und Weise, wie die konkrete Person mit diesen umgeht. 

So deutet der Schluss des Gedichts den Gedanken an, dass sich 

das eigene Leben auch ganz anders hätte entwickeln können; 

dass bei den in der Jugend aufgegangenen Keimen auch eine 

ganz andere Auswahl hätte getroffen werden können; dass 

andere Keime gepflegt und dadurch die gesamte innere und 

äußere Entwicklung einen ganz anderen Verlauf hätte nehmen 

können. 

Die Verse zeichnen damit das Porträt eines Menschen, der in 

den Käfig seines eigenen Lebens eingesperrt ist: Draußen, jen-

seits der Gitterstäbe seines Ichs, sieht er die Schönheit des Le-

bens, die Leichtigkeit, mit der andere sich daran freuen, den 

Halt des Kirchturms. Dieser kann dabei außer auf den christli-

chen Glauben auch allgemein auf den "Leuchtturm" fester in-

nerer Überzeugungen bezogen werden. 

Die in dieses Leben hinausträumende Person aber bleibt ein-

gesperrt in sich selbst. Die Welt jenseits des Käfigs ihres Ichs ist 

unerreichbar für sie. 

  



27 
 

Die existenzielle Ebene: Das Gefängnis der "condition hu-

maine" 

 

Wie das Gedicht Gaspard Hauser chante (Kaspar Hauser singt) 

sind auch die hier diskutierten Verse erkennbar von der Kaspar-

Hauser-Thematik gefärbt. In Verlaines Gedichtband Sagesse 

finden sie sich denn auch im unmittelbaren Umfeld dieses 

Gedichts. 

Wie Verlaines Kaspar-Hauser-Gedicht können die Verse damit 

als Verweis auf das Gefühl einer grundsätzlichen Fremdheit in 

der Welt verstanden werden. Dies lässt sich zwar auch auf die 

Biographie Verlaines beziehen, weist zugleich aber über diese 

hinaus. Gleiches gilt für das in dem Gedicht thematisierte Ge-

fühl, an irgendeiner Stelle des eigenen Lebens falsch abgebo-

gen zu sein, das ebenfalls nicht wenigen Menschen bekannt 

vorkommen dürfte. 

Dabei darf allerdings nicht vergessen werden, dass die Kluft 

zwischen einem als dissonant empfundenen Leben und einer 

erträumten vollkommenen Harmonie keineswegs immer in uns 

selbst begründet ist. Vielmehr kann ein glückliches Leben uns 

auch aus objektiven Gründen verwehrt sein. 

Dies gilt zunächst, in einem existenziellen Sinn, für das 

menschliche Dasein an sich, das in seinem Zum-Tode-Sein 

strukturell von der absoluten Vollkommenheit abgeschnitten 

bleibt. Daneben können aber auch materielle Not, sozialer 

Ausschluss oder Formen eines kulturellen Unbehaustseins dazu 

führen, dass ein erfülltes Leben für die Betreffenden ein 

unerfüllbarer Traum bleibt.  



28 
 

Es ist deshalb vielleicht auch kein Zufall, dass eine der wohl 

gelungensten Vertonungen des Gedichts von einer jüdischen 

Künstlerin (Catherine Stora) stammt. Dies ist umso bemer-

kenswerter, als auch das Gedicht Gaspard Hauser chante in 

Georges Moustaki einen Interpreten mit jüdischen Wurzeln 

gefunden hat. Es hat eben kaum ein Volk die eigene Fremdheit 

in der Welt im Verlauf seiner langen Geschichte so stark erfah-

ren wie das jüdische. 

 

Catherine Stora: Le ciel est, par dessus le toit …; Live-Aufnahme 

aus dem Jerusalemer Khan-Theater, 16. Juni 2016; Violincello: 

Hannah Blachmann 

 

Zu dem Gedicht Gaspard Hauser chante (Kaspar Hauser singt) 

vgl. das Kapitel Die Fremdheit der Welt.  

 

 

Bild von Paul Verlaine:  

Paul Marsan Dornac (1858 – 1941): Foto von Verlaine im Café François 

1er, Mai 1892 (Wikimedia commons) 

  

https://www.youtube.com/watch?v=EQ3ISsaGpI4


29 
 

Abkehr vom Olymp. Verlaines Bekenntnis 

zum subjektiven Element in der Lyrik 

 

In Abgrenzung zu der in der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts 

in Frankreich vorherrschenden Parnasse-Dichtung setzt 

Verlaine in seiner Lyrik stärker auf das subjektive Element: die 

Selbstaussprache des lyrischen Ichs und die dichterische Ge-

staltung von dessen Gestimmtheit. 

 

 

 
Claude Lorrain (um 1600 – 1682): Apollo und die Musen auf dem Berg 

Helion (Parnassus); Boston, Museum of Fine Arts (Wikimedia commons) 

  



30 
 

Le son du cor s'afflige vers les bois … 

 

Verwaisten Schmerzes zittern des Waldhorns Wellen 

durch das Gehölz und brechen, wo um die Hügel 

flatternd klagen des Windes Flügel 

gleich einem fernher hallenden Bellen. 

 

Des Wolfes Seele heult darin und steigt 

auf in die Sonne, die sterbend sich senkt 

ins einsame Herz, das trostbeschenkt 

nun lächelnd im Leid sich neigt. 

 

Und diese gedämpfte Klage durchschweben 

Schleier von Schnee auf Schwingen, 

die segnend das weiche Sterben durchdringen. 

 

Wie eines Herbstes Seufzen beleben 

Lüfte aber das Land, das einen warmen 

Traum sich webt in des Dunkels Armen. 

 

Paul Verlaine: Le son du cor s'afflige vers les bois ... 

aus: Sagesse (1880) 

Oeuvres complètes, Bd. 1, S. 276. Paris 1902: Vanier. 

Vertonung von Claude Debussy (1862 – 1918); aus: Trois Mélodies de 

Verlaine (1891); Gérard Souzay (Gesang) und Dalton Baldwin (Klavier) 

  

https://fr.wikisource.org/wiki/Sagesse_(1902)/%C2%AB_Le_son_du_cor_s%E2%80%99afflige_vers_les_bois_%C2%BB
https://www.youtube.com/watch?v=8Gk8SUFtR-Q


31 
 

Die Parnasse-Dichtung 

 

1866 erschien im Pariser Verlagshaus von Alphonse Lemerre 

eine Anthologie zeitgenössischer französischer Lyrik. Aus dem 

dafür gewählten Titel – Le Parnasse contemporain – entwi-

ckelte sich der Name "Parnassiens", als Bezeichnung für eine 

der einflussreichsten Dichtergruppen, die sich in Frankreich in 

der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts herausbildeten [1]. 

Der in Anlehnung an die Heimat der Musen in der griechischen 

Mythologie – den Berg Parnassos – gewählte Name war bei der 

Parnasse-Dichtung Programm. Anders als die romantische 

Dichtung, die bewusst Traditionsstränge der Volkskunst – wie 

Märchen und Volkslieder – aufgriff, folgten die Parnassiens 

dem Ideal einer streng vom Alltagsleben geschiedenen Dich-

tung. Die Kunst sollte nur für und aus sich heraus existieren. 

Der Verwirklichung dieses Ideals eines "l'art pour l'art" dienten 

in der Parnasse-Dichtung insbesondere zwei Leitideen. Zum 

einen bemühte man sich um eine an antiken Vorbildern ge-

schulte Formstrenge. Zum anderen folgte man dem Prinzip der 

"impersonnalité". Dieses zielte auf eine Dichtung ab, in der 

Gefühle nur im Medium "objektiver", oft antiker Sujets, nicht 

aber durch die unmittelbare Selbstaussprache eines lyrischen 

Ichs zum Ausdruck gebracht werden sollten [2]. 

  



32 
 

Verlaine und die parnassische Lyrik 

 

Paul Verlaine war in seinen Anfängen selbst von der parnassi-

schen Lyrik beeinflusst. Dies ist nicht zuletzt daran abzulesen, 

dass in die oben erwähnte Anthologie auch sieben Gedichte 

von Verlaine aufgenommen wurden. 

Schaut man sich das oben wiedergegebene Gedicht Verlaines 

aus der Perspektive der Parnassiens an, so fallen sowohl Ge-

meinsamkeiten als auch Unterschiede zu deren dichterischen 

Idealen ins Auge. Zu Ersteren zählt insbesondere die Sonett-

Form, verbunden mit einer ausgefeilten Reimtechnik, die den 

umschließenden Reim der beiden Quartette in den Terzetten 

mit einem Paarreim verknüpft. 

Was in dem Gedicht allerdings fehlt, ist die von den Parnassiens 

angestrebte Überpersönlichkeit der dichterischen Aussage. 

Anstatt die Vorgänge nur objektiv zu beschreiben, werden 

diese aus der Perspektive des lyrischen Ichs gedeutet und mit 

subjektiven Empfindungen verknüpft. So wird der Ton des 

Waldhorns mit dem Schmerz des Verlassenseins assoziiert und 

der Sonnenuntergang als gleichzeitig tröstend wie trauervoll 

beschreiben. 

Hinzu kommen Elemente, die keinerlei objektive Entsprechung 

haben, sondern nur in der Phantasie des lyrischen Ichs existie-

ren. Hierzu zählen etwa die klagende Seele des Wolfs oder die 

assoziative Verknüpfung des eigenen Leids mit der Dämme-

rungsstimmung im Bild des "Herbstseufzers". 

Das parnassische Ideal einer autonomen, ihren eigenen Geset-

zen folgenden Kunst wird von Verlaine zwar geteilt. Er sieht es 



33 
 

allerdings weniger durch eine olympische Attitüde der Dichtung 

gewährleistet als durch eine besondere Musikalität der Verse, 

durch die diese einen eigenständigen Klang- und Wirk-

lichkeitsraum erschaffen [3]. 

 

Verlaines dichterische Ideale: "impair" statt "impersonnalité" 

 

Die Abweichungen von der parnassischen Poetik in Verlaines 

Dichtung sind kein Zufall. Sie entsprechen vielmehr ganz Ver-

laines eigenen dichterischen Idealen, wie er sie in seinem pro-

grammatischen Gedicht Art poétique (Die Dichtkunst) zum 

Ausdruck gebracht hat. 

In bewusster Abgrenzung zum parnassischen Ideal der "imper-

sonnalité", der souveränen Überpersönlichkeit der Dichtung, 

fordert Verlaine hier, der Dichter solle "l'Impair" bevorzugen. 

Dieses Wort bezeichnet zum einen das "Ungerade" und damit 

die gewollte Abweichung von der parnassischen Poetik. Es 

enthält zum anderen – als Substantiv – aber auch das bewusste 

Bekenntnis zur "Ungeschicklichkeit" – und damit zu dem (nach 

parnassischem Dichtungsverständnis) "unschicklichen" Sich-

Einmischen und Sich-Aussprechen des Subjekts, das in seiner 

Einzigartigkeit strukturell jeder Norm widerspricht [4]. 

Als Ausdruck einer subjektiven Empfindung ist die im Gedicht 

gestaltete Stimmung Verlaine zufolge stets etwas Flüchtiges 

("chose envolée"), etwas, das sich einer klaren Festlegung ent-

zieht. Dies gilt gleichermaßen für das lyrische Ich selbst, das sich 

im Gedicht präsentiert als "une âme en allée / vers d'autres 

cieux" – als eine Seele also, die im Moment ihrer Erscheinung 



34 
 

immer schon zu "zu anderen Himmeln" unterwegs ist. Eben 

dadurch, dass das lyrische Ich und die von ihm gestaltete 

Stimmung in der Schwebe bleiben, öffnet sich das Gedicht 

gegenüber den Lesenden, die so dessen Empfindungswelt mit 

ihrer eigenen verbinden können [5]. 

 

Das Abenteuer des "Wahrsagens" 

 

Abschließend fordert Verlaine in der Art poétique, der Vers 

solle "une bonne aventure" sein [6]. Dieser Ausdruck fasst gut 

zusammen, was er mit seiner Lyrik anstrebt. 

"Aventure" bezeichnet bei Verlaine nicht nur das "Abenteuer" 

bzw. das "Wagnis", sich immer wieder auf neue Stimmungen 

und deren dichterische Gestaltung einzulassen. Der Begriff 

beinhaltet auch das Bewusstsein, sich hierbei in Gefahr zu be-

geben ("s'aventurer"), im Sinne der Möglichkeit eines persön-

lichen Scheiterns an der dichterischen Aufgabe, aber auch im 

Sinne der Gefahr des Nichtverstandenwerdens oder der Ab-

lehnung des gewählten dichterischen Ausdrucks. 

Vor allem aber versteckt sich in "[dire] la bonne aventure" auch 

das klassische Bild des Dichters als eines Wahrsagers. Wenn 

Verlaine hier auf diesen Topos anspielt, so verleiht er ihm 

freilich zugleich eine eigene, seinem Lyrikverständnis ent-

sprechende Färbung. 

"Wahrsagen" bedeutet bei Verlaine eben nicht mehr, dass der 

Dichter über eine wie auch immer geartete prophetische Gabe 

verfügt. Es bezieht sich vielmehr im Wortsinn auf das "Sagen 

des Wahren", im Sinne einer authentischen, nicht durch me-



35 
 

trische oder inhaltliche Konventionen verfälschten Wiedergabe 

subjektiver Stimmungen. 

 

Nachweise 

 

[1]  Vgl. Le Parnasse contemporain. Recueil de vers nouveaux. Paris 

1866: Lemerre. Auf die erste Anthologie folgten 1871 und 1876 noch 

zwei weitere Gedichtsammlungen unter demselben Titel. 

[2] Ein Überblick über Beweggründe, Entwicklung und die wichtigsten 

poeotologischen Grundsätze der parnassischen Lyrik findet sich auf 

espacefrançais.com: Courants littéraires: Le Parnasse. 

[3] Hierauf wird im nächsten Kapitel noch näher eingegangen. 

[4]  Paul Verlaine: Art poétique (1874); Erstveröffentlichung in Paris 

Moderne (1882); in einer Gedichtsammlung Verlaines zuerst in Jadis 

et naguère, (1884); hier zit. nach Oeuvres complètes, Bd. 1, S. 311 f. 

(hier S. 311). Paris 1902: Vanier. 

[5]/[6] Ebd., S. 312. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Paterne Berrichon (1855 – 1922): Paul Verlaine 

(1896 in der Zeitschrift La Plume / Die Feder) 

https://fr.wikisource.org/wiki/Le_Parnasse_contemporain/1866
https://fr.wikisource.org/wiki/Le_Parnasse_contemporain
https://www.espacefrancais.com/le-parnasse/#gsc.tab=0
https://fr.wikisource.org/wiki/Jadis_et_nagu%C3%A8re_(1902)/Art_po%C3%A9tique


36 
 

Die Dichtung als autonomer Klangraum. 

Die Bedeutung der Musik für Verlaines Lyrik 

 

Paul Verlaine sah die Poesie als eine eigene Welt, die ihren Sinn 

aus sich selbst generiert. Ein wichtiger Aspekt war für ihn dabei 

die Musikalität der Dichtung. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Apollo mit Leier; Freskenfragment aus der Umgebung des 

Augustushauses; Rom, Museo Palatino; Foto von Carole Raddato 

(Wikimedia commons) 

  



37 
 

Sonnenuntergänge 

Ein schwacher Dämmerschimmer gießt 

über das dunstverhangene Feld 

die Schwermut, die purpurn umfließt 

am Abend die Welt. 

Das Schiff der Schwermut entführt 

mit sanften Wiegegesängen 

mein Herz, das so sich verliert 

im Traum von Sonnenuntergängen. 

Und fremde Gesichte, weit 

wie die zerfließende Glut 

über des Meeres Unendlichkeit, 

Gespenster aus purpurnem Blut, 

ziehen vorbei, ein endlos' Geleit, 

ziehen vorbei, ganz wie die Glut, 

wie die zerfließende Glut 

über des Meeres Unendlichkeit. 

Paul Verlaine: Soleils couchants 

aus: Poèmes saturniens (1866) 

Oeuvres complètes, Bd. 1, S. 26 f. Paris 1902: Vanier. 

Vertonung von Léo Ferré (1916 – 1993): Soleils couchants  

aus: Léo Ferré chante Verlaine et Rimbaud (1964) 

 

  

https://fr.wikisource.org/wiki/Po%C3%A8mes_saturniens_(1902)/Soleils_couchants
https://www.youtube.com/watch?v=npe1DYjkNb8


38 
 

Ein musikalisches Gedicht 

 

"De la musique avant toute chose" – vor allem muss es musi-

kalisch sein. Dies ist der Leitgedanke der Lyrik Paul Verlaines, 

den er denn auch an den Anfang seines programmatischen 

Gedichts Art poétique (Die Dichtkunst) stellte [1]. 

Diese besondere Musikalität der Dichtung spiegelt sich auch in 

seinem Gedicht Sonnenuntergänge wider. Der entscheidende 

musikalische Effekt ergibt sich dabei aus dem Wechsel zwi-

schen hellen und dunklen Vokalen in den Reimen. Dadurch 

erzeugen die Verse eine Art Zwischenwelt, in denen Dur- und 

Molltöne zu einem neuen Klangraum zusammenfließen. 

Die Eigenständigkeit der Klangwelt entspricht dabei Verlaines 

Überzeugung von einer Eigenweltlichkeit der Dichtung. Die 

Musikalität der Dichtung ist damit kein Selbstzweck. Vielmehr 

dient sie dazu, dichterische Stimmungen unabhängig von den 

sprachlich vorgeprägten Deutungs- und Erfahrungsmustern 

wiederzugeben. 

 

Eingeschränktes Bekenntnis zum Reim  

 

Verlaines Verhältnis zum Reim ist ambivalent. Auf den ersten 

Blick scheint der Zwang zum Reim der Vorstellung einer Dich-

tung, die sich von vorgegebenen sprachlichen Mustern und 

dem Korsett strenger Formen lösen möchte, zu widersprechen. 

Er erscheint aus dieser Perspektive als unnötige Fessel, die 

neuartigen dichterischen Klängen eher im Wege steht. Fol-



39 
 

gerichtig verhöhnt Verlaine den Reim in seiner Art poétique 

auch als Erfindung eines "tauben Kindes" [2].  

Nichtsdestotrotz hält Verlaine den Reim in einer Dichtung, die 

eine Musikalität im oben beschriebenen Sinn anstrebt, für un-

verzichtbar. Er plädiert allerdings für einen "Rime assagie", also 

einen "weiseren", bewussteren und kontrollierteren Einsatz 

des Reimes. Denn "wohin führt es wohl, wenn wir ihn nicht 

überwachen?" [3] 

Ähnlich hat sich Verlaine 1888 in dem Essay Un mot sur la rime 

(Ein Wort über den Reim) geäußert. Darin betont er, nicht der 

Reim selbst sei "verdammenswert", sondern lediglich seine 

missbräuchliche Verwendung. Deshalb ganz auf ihn zu verzich-

ten, sei jedoch auch nicht empfehlenswert, da "unsere wenig 

akzentuierte Sprache" ohne ihn keine Dichtung hervorbringen 

könne [4]. 

 

Il pleure dans mon cœur … 

 

Zum Abschluss sei an dieser Stelle noch auf jenes Gedicht hin-

gewiesen, das oft als typisches Beispiel für Verlaines musikali-

sches Dichtungsideals angeführt wird. Darin verknüpft der 

Dichter die Monotonie des rauschenden Regens mit der me-

lancholischen Gestimmtheit des lyrischen Ichs. 

Ganz im Sinne der postulierten musikalischen Dichtung tritt 

hier die konkrete Bedeutung der einzelnen Worte zurück hinter 

der besonderen Harmonie, die durch Rhythmus, Assonanzen 

und Reime erzeugt wird. Die sprachliche Welt wird so durch 



40 
 

einen eigenen Klangraum transzendiert, durch den sich die 

Dichtung jener gegenüber in ihrer Autonomie behauptet: 

 

Il pleure dans mon coeur  Es weint und weint, mein Herz, 

comme il pleut sur la ville, wie es weint auf die Stadt, 

quelle est cette langueur  was ist das für ein Schmerz, 

qui pénètre mon coeur?  der sich drängt in mein Herz? 

 

O bruit doux de la pluie  O der zärtliche Klang 

par terre et sur les toits!  auf Erde und Dach! 

Pour un coeur qui s'ennuie, Für ein Herz, das zersprang, 

o le chant de la pluie!  o des Regens Gesang! 

 

Il pleure sans raison  Es weint ohne Grund 

dans ce coeur qui s'écoeure. in dem Herzen, das schmerzt. 

Quoi! nulle trahison?  Was – kein Befund? 

Ce deuil est sans raison.  Dieser Schmerz ist ohne Grund. 

 

C'est bien la pire peine  Dies ist das ärgste Leid, 

de ne savoir pourquoi,  zu leiden ohne Grund, 

sans amour et sans haine, ohne Liebe, ohne Streit, 

mon coeur a tant de peine! mein Herz fühlt so viel Leid! 

 
aus: Romances sans paroles (1874) 

Oeuvres complètes, Bd. 1, S. 155 f. Paris 1902: Vanier. 

Vertonung von Gabriel Fauré (1845 – 1924); Gérard Souzay (Gesang) und 

Jaqueline Bonneau (Klavier): Spleen (1888) 

  

https://www.youtube.com/watch?v=31fd3nRJgdo


41 
 

Nachweise 

 

[1]  Paul Verlaine: Art poétique (1874); Erstveröffentlichung in Paris 

Moderne (1882); in einer Gedichtsammlung Verlaines zuerst in Jadis 

et naguère, (1884); hier zit. nach Oeuvres complètes, Bd. 1, S. 311 f. 

Paris 1902: Vanier. 

[2] Ebd., S. 312. 

[3] "Si l'on n'y veille, elle ira jusqu'où?" (ebd.) 

[4] Paul Verlaine: Un mot sur la rime; Erstveröffentlichung in Le Déca-

dent (1888); hier zit. nach Oeuvres posthumes, Bd. 2, S. 281 – 288 

(hier S. 281). Paris 1913: Messein. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Frédéric Bazille (1841 – 1870): Porträt von Paul Verlaine als Troubadour 

(1868); Dallas/Texas, Museum of Art (Wikimedia commons) 

 

Sonnenuntergangsbild: Frederick Childe Hassam (1859 – 1935): 

Segelboot auf dem Meer bei Sonnenuntergang (Wikimedia commons) 

  

https://fr.wikisource.org/wiki/Jadis_et_nagu%C3%A8re_(1902)/Art_po%C3%A9tique
https://fr.wikisource.org/wiki/%C5%92uvres_posthumes_(Verlaine)/Un_mot_sur_la_rime


42 
 

Die Welt hinter dem Nebel der Erscheinungen. 

Paul Verlaine als symbolistischer Dichter 
 

In einem 1886 erschienenen literarischen Manifest zählt Jean 

Moréas Paul Verlaine zu einem der wichtigsten Wegbereiter 

des Symbolismus. In der Tat enthält dessen Lyrik einige sym-

bolistische Elemente. 

 

 

 

 

 

 

 

 

Lew Kamenew (1834 – 1886): Nebel. Der Rote Teich bei Moskau im 

Herbst (1871); Moskau, Tretjakow-Galerie (Wikimedia commons) 

 

  



43 
 

Empfindsamer Spaziergang 

Der Abend sandte sein letztes, schleichendes Licht, 

und im Winde wiegten sich Seerosen bleich; 

die leuchteten hell zwischen Schilfgräsern dicht, 

leuchteten traurig über dem schweigenden Teich. 

Durchs Labyrinth der Weiden schweift' ich verwaist 

in heillosem Schmerz, den der Nebel gebar, 

der aus den Wassern aufstieg, ein Geist, 

wehklagend schrill wie der Enten Schar, 

die sich versammelten wilden Geschreis 

und flatterten durch das Gestrüpp so bang 

aus Weiden und heillosem Schmerz. Finsteres Eis 

der Dämm'rung, das mich umschlang, 

Leichentuch, das so schwerelos fiel 

hin auf das Schilf und Seerosen bleich, 

die wie der Abend traurig und kühl, 

traurig verglommen über dem schweigenden Teich. 

Paul Verlaine: Promenade sentimentale 

aus: Poèmes saturniens (1866) 

Oeuvres complètes, Bd. 1, S. 29. Paris 1902: Vanier 

 

  

https://fr.wikisource.org/wiki/Po%C3%A8mes_saturniens_(1902)/Promenade_sentimentale


44 
 

Paul Verlaine als Wegbereiter des Symbolismus 

 

In seinem 1886 erschienenen "Literarischen Manifest" über 

den Symbolismus hebt Jean Moréas ausdrücklich die Bedeu-

tung hervor, die Paul Verlaine für die Entstehung dieser litera-

rischen Bewegung zukomme. Ihm gebühre, so Moréas, das 

Verdienst, die Dichtung von den Fesseln befreit zu haben, wel-

che die Parnasse-Dichter um Théodore de Banville ihr auferlegt 

hätten [1].  

Moréas' Charakterisierung des Symbolismus passt auch an-

sonsten gut zu Verlaines dichterischen Idealen – auch wenn 

dieser sich gegen eine Zuordnung seiner Lyrik zur symbolisti-

schen Literatur wehrt [2]. So möchte Verlaine an die Stelle der 

parnassischen "impersonnalité" (Un-/Überpersönlichkeit) aus-

drücklich "l'impair" (das Ungerade) setzen, also die stets un-

vollkommene, dafür aber authentische Selbstaussprache des 

lyrischen Subjekts [3]. 

 

Jean Moréas' Beschreibung der symbolistischen Lyrik  

 

Analog dazu charakterisiert Moréas die symbolistische Lyrik als 

"Feindin" der "Belehrung, des Deklamierens, des falschen 

Gefühls und der objektiven Beschreibung" [4]. 

Zwar verzichte die symbolistische Kunst, so Moréas, nicht da-

rauf, Natur und menschliches Handeln darzustellen. Dies ge-

schehe jedoch nie um der äußeren Erscheinungen selbst willen. 

Vielmehr gehe es stets darum, durch die Art der Darstellung die 



45 
 

hinter diesen liegenden "ursprünglichen Ideen" wahrnehmbar 

zu machen [5]. 

Umgekehrt betont Moréas jedoch auch, dass die Idee in der 

symbolistischen Kunst nie ohne die "prunkvollen Gewänder 

äußerer Analogien" dargestellt werde. Anders als im platoni-

schen Höhlengleichnis geht es hier also nicht darum, die Idee 

an sich zum Vorschein zu bringen. Angestrebt wird vielmehr, 

diese in eine "sinnlich wahrnehmbare Form" zu kleiden. Die 

äußere Hülle trägt demzufolge, wie Moréas betont, ihren 

"Zweck nicht in sich selbst", sondern dient lediglich dazu, die 

Idee erfahrbar zu machen [6]. 

 

Symbolistische Elemente in Promenade sentimentale 

 

Verlaines Gedicht Promenade sentimentale entspricht insofern 

dem symbolistischen Dichtungsideal, als es darin in der Tat 

nicht um "Belehrung" oder "objektive Beschreibung" geht. Ziel 

ist nicht die möglichst realitätsgetreue Skizzierung des See-

wegs, an dem das lyrische Ich offenbar entlangschlendert. 

Vielmehr geht es darum, die Stimmung des nebelverhangenen 

Abends mit dichterischen Mitteln nachzubilden. Eben dies 

bringt auch der Titel des Gedichts zum Ausdruck: "Empfind-

samer Spaziergang" bedeutet eben, dass die Empfindungen des 

lyrischen Ichs und nicht die objektiven Geschehnisse im 

Vordergrund stehen. 

Zu diesem Zweck werden die einzelnen Elemente, aus denen 

sich die Stimmung ergibt, zum einen über den Reim zu einem 

dichten Geflecht aus Assoziationen und gegenseitig aufeinan-



46 
 

der verweisenden Bildern verwoben. Zum anderen weisen aber 

auch die einzelnen Elemente stets über die Ebene der 

konkreten Bedeutung hinaus. 

So verweist das Geschrei der Enten auf den stummen Ver-

zweiflungsschrei des lyrischen Ichs. Die Dämmerung senkt sich 

nicht einfach nur auf den Teich, sondern deckt ihn wie ein Lei-

chentuch zu. Und die Seerosen verschwinden nicht einfach nur 

in der Dunkelheit, sondern gehen in der Dämmerung unter wie 

kenternde Boote. 

Das im Zentrum des Gedichts stehende "fantôme" erhält so 

eine doppelte Bedeutung, die zugleich den symbolistischen 

Kern des Werkes ausmacht. Es kann einerseits, von außen be-

trachtet, als Bild für das lyrische Ich und seine Verzweiflung 

gesehen werden. Andererseits fasst die Metapher des Ge-

spenstes aber auch die Flüchtigkeit der Erscheinungen und 

letztlich des gesamten Lebens schlüssig in sich zusammen, 

verweist also auf den tieferen Grund der Verzweiflung. 

 

Musikvideo zu dem Gedicht mit Seerosen-Bildern von Claude 

Monet und Musik von Gabriel Fauré 

 

Vertonung des Gedichts durch Charles Bordes (1863 – 1909); 

aus: Paysages tristes (Traurige Landschaften; 1886); Gesang: 

Philippe Jaroussky; Klavier: Jérôme Ducros 

 

Nachweise 

 

[1] Jean Moréas: Le symbolisme. Un manifeste littéraire (1886). Mit 

deutscher Übersetzung, Editionsbericht und Literaturhinweisen 

https://www.youtube.com/watch?v=m_MBJRI-jdo
https://www.youtube.com/watch?v=30SIrOpXHO4
https://www.uni-due.de/lyriktheorie/texte/1886_moreas.html


47 
 

veröffentlicht in der von Rudolf Brandmeyer zusammengestellten 

Quellensammlung der Universität Duisburg-Essen. 

[2] Vgl. Huret, Jules: Enquête sur l'evolution littéraire: [Gespräch mit] 

Paul Verlaine, S. 65 – 71 (hier S. 68). Paris 1891: Bibliothèque-Char-

pentier. 

 [3] Paul Verlaine: Art poétique (1874); Erstveröffentlichung in Paris 

Moderne (1882); in einer Gedichtsammlung Verlaines zuerst in Jadis 

et naguère, (1884); hier zit. nach Oeuvres complètes, Bd. 1, S. 311 f. 

Paris 1902: Vanier; Vgl. das Kapitel zu Verlaines Auseinandersetzung 

mit der Parnasse-Dichtung: Abkehr vom Olymp. 

 [4] – [6] Moréas, Le symbolisme, s.o.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Ffffmn: Chaus 1 (Wikimedia commons) 

 

 

Seerosen-Bild: Claude Monet (1840 – 1926): Blühende Wasserlilien 

(1914/17); Wikimedia commons 

 

  

https://fr.wikisource.org/wiki/Enqu%C3%AAte_sur_l%E2%80%99%C3%A9volution_litt%C3%A9raire/Symbolistes_et_D%C3%A9cadents/M._Paul_Verlaine
https://fr.wikisource.org/wiki/Jadis_et_nagu%C3%A8re_(1902)/Art_po%C3%A9tique


48 
 

Der möwenhafte Geist. 

Verlaines volkstümlicher Symbolismus 

 

Verlaines Lyrik enthält zwar symbolistische Elemente, weist 

aber zugleich oft einen volksliedhaften Klang auf. Dies grenzt 

sie von dem Hang zum Hermetischen und Elitären ab, wie er bei 

anderen symbolistischen Dichtern zu beobachten ist.  

 

 

 

Octave Penguilly L'Haridon (1811 – 1872): Möwen im Sturm (1857) 

Wikimedia commons  

  



49 
 

Je ne sais pourquoi … 

 

Warum nur ist's, dass mein Geist so bitter 

gleitet dahin wie ein Herbstgewitter 

auf wirrem, unstetem Flügel über das Meer? 

Das, was mir wächst aus heimlichem Sehnen – 

zwischen der Wogen wallenden Mähnen 

sucht's meine Liebe gedankenschwer. 

 

Wie einer Möwe haltloser Flug 

schwebt schwermütig mein Geist im Spiel der Wellen, 

wenn sie die Winde formen und fällen, 

und folgt der Gezeiten endlosem Zug 

wie einer Möwe haltloser Flug. 

 

Trunken von praller, brandender Sonne, 

jagt oft er in überfließender Wonne 

dahin, bis er die unermessliche Freiheit fühlt. 

Am Abend schaukeln des Windes Schwingen 

ihn über Fluten, die purpurn klingen, 

bis ihn ein flüchtiger Halbschlaf kühlt. 

 

Und manchmal treibt mit so traurigem Schrei'n 

heimatlos er in des Sturmes Wildern 

und taucht, verletzt sich und kann nur mildern 

den Schmerz mit erneutem, traurigem Schrei'n, 

das trostlos hallt um des Leuchtturms Schein. 

  



50 
 

Warum nur ist's, dass mein Geist so bitter 

gleitet dahin wie ein Herbstgewitter 

auf wirrem, unstetem Flügel über das Meer? 

Das, was mir wächst aus heimlichem Sehnen – 

zwischen der Wogen wallenden Mähnen 

sucht's meine Liebe gedankenschwer. 

 

Warum, warum? 

 

Paul Verlaine: Je ne sais pourquoi ... 

aus: Sagesse (1880) 

Oeuvres complètes, Bd. 1, S. 273 f. Paris 1902: Vanier 

 

  

https://fr.wikisource.org/wiki/Sagesse_(1902)/%C2%AB_Je_ne_sais_pourquoi_%C2%BB


51 
 

Verlaines Lyrik: symbolistisch, aber nicht hermetisch 

 

Mit seinem Ideal einer für und aus sich selbst heraus existie-

renden Dichtung hat Verlaine ein zentrales Element des Sym-

bolismus vorweggenommen. So hat er auch selbst in einer 

Schrift über die "Poètes maudits" (verfemten Dichter) auf 

wichtige symbolistische Dichter – allen voran Stéphane Mal-

larmé und Arthur Rimbaud – hingewiesen [1]. 

Der in der symbolistischen Lyrik zuweilen anzutreffende Hang 

zum Hermetischen und Elitären ist Verlaine allerdings fremd. 

Entsprechende Tendenzen sind etwa bei Stéphane Mallarmé zu 

beobachten. Gleichgesinnte empfing er in seinem literarischen 

Salon, wo man ihn als "Maître" (Meister) anredete. Seine 

spätere Lyrik ist durch einen Hermetismus gekennzeichnet, der 

sich bewusst einem klaren Verständnis entzieht [2]. 

In Deutschland steigerte Stefan George – selbst Gast in Mal-

larmés literarischem Salon – die Attitüde des Meisters zum 

Gestus eines geistigen Führers. Als solcher scharte er nicht nur 

aufstrebende Poeten um sich und ließ sich von ihnen als Dich-

terfürst verehren. Auch die Nationalsozialisten fühlten sich von 

seiner Führerpose angesprochen und versuchten – wenn auch 

vergeblich – ihn durch die Verleihung des Staatspreises auf ihre 

Seite zu ziehen. 

  



52 
 

Verlaine und Baudelaire 

 

All dies ist Verlaine – wie ge-

sagt – fremd. Auf der biogra-

phischen Ebene verbindet ihn 

weit mehr mit Charles Bau-

delaire – den Jean Moréas in 

seinem literarischen Manifest 

über den Symbolismus 

ebenfalls als einen Vorläufer 

dieser literarischen Bewegung 

anführt [3] – als mit Mallarmé 

oder gar George. 

Wie Baudelaire hatte Verlaine ein ebenso enges wie zwiespäl-

tiges Verhältnis zu seiner Mutter. Wie dieser gab er sich re-

gelmäßig dem Alkohol hin, wie dieser erkrankte er infolge sei-

nes Umgangs mit Prostituierten an der Syphilis, wie dieser 

führte er ein unstetes Leben und erlitt einen frühen Tod – 

Baudelaire starb mit 46, Verlaine im Alter von knapp 52 Jahren 

[4]. 

Das Streben nach einer "poésie pure", einer reinen Dichtung, 

erhält vor diesem Hintergrund bei beiden Dichtern eine ganz 

andere Bedeutung als bei den späteren Symbolisten. Es dient 

hier weniger der Abgrenzung von der ver- und missbrauchten 

Alltagssprache als der Schaffung einer Gegenwelt zum tristen 

Alltag, eines geistigen Rückzugsraums, der Schutz bietet vor 

den Anfeindungen des realen Lebens. 

  



53 
 

Volkstümlicher Symbolismus 

 

Dies spiegelt sich auch in den Werken der beiden Dichter wider. 

In beiden Fällen sperren sich die Gedichte nicht gegen ein 

rasches, intuitives Verstehen. Ganz im Gegenteil: Die Musikali-

tät der Verse lädt sogar dazu ein. Dies bezeugen nicht zuletzt 

die unzähligen, insbesondere im Falle Baudelaires teils auch 

moderneren Vertonungen [5]. 

Geistesgeschichtlich lässt sich der "volkstümlichere" Symbo-

lismus Baudelaires und Verlaines vielleicht auf die stärkere 

Verwurzelung der beiden Dichter im romantischen Weltemp-

finden zurückführen. Schließlich war auch für dieses die Ver-

bindung von Weltschmerz und volksliedhaften Versen, kombi-

niert mit einer besonderen Musikalität der Dichtung, charak-

teristisch.  

Gleichzeitig spiegelt das Werk Baudelaires und Verlaines aber 

auch die Distanz zur Romantik wider. Mag auch der Ton zu-

weilen romantisch sein – das Bewusstsein des geistigen Bruchs, 

den Industrialisierung und Säkularisierung hervorgebracht 

haben, ist bei beiden doch viel ausgeprägter als in originär 

romantischen Werken. In dieser Hinsicht sind Verlaine und 

Baudelaire eben durch und durch Autoren der Moderne. 

 

Ein Gedicht zwischen Romantik und Moderne 

 

In den oben wiedergegebenen Versen fasst Verlaine das ei-

gene, von Rast- und Haltlosigkeit geprägte Lebensgefühl in das 

Bild der über dem Meer kreisenden Möwen. Wie diese 



54 
 

scheinbar ziellos von einer Welle zur anderen stürzen, be-

schreibt auch das lyrische Ich seinen Geist und sein Empfinden 

als unstet und wie vom Sturm getrieben. 

Zwar ergibt sich daraus auch immer wieder ein rauschhaftes 

Gefühl von Freiheit und Ungebundenheit. Dies muss jedoch mit 

dem Fehlen einer klaren Orientierung bezahlt werden, wie sie 

in dem Gedicht durch die "pilotes" – Lotsen, die Schiffen an 

gefährlichen Ufern und Flussmündungen den Weg weisen – 

angedeutet wird. 

Die Beschreibung äußerer Vorgänge dient dabei, wie auch in 

vielen anderen Gedichten Verlaines, der Evozierung innerpsy-

chischer Zustände. Charakteristisch für Verlaines Lyrik ist zu-

dem die besondere Musikalität des Gedichts, deren Harmonie 

dazu angetan ist, den Weltschmerz des lyrischen Ichs zu be-

sänftigen. Diese Wirkung wird noch verstärkt durch die re-

frainhafte Wiederholung einzelner Verse sowie der ersten 

Strophe. 

Während diese Elemente des Gedichts an den Symbolismus 

erinnern, ist sein Grundton allerdings dem volksliedhaften 

Klang romantischer Dichtung näher als dem Hermetismus der 

späteren symbolistischen Lyrik. Damit vermittelt das Gedicht 

einen Eindruck von dem geistigen Scharnier, das romantisches 

und modernes Weltempfinden ebenso voneinander scheidet 

wie miteinander verbindet. 

  



55 
 

Nachweise 

 

[1] Paul Verlaine: Les poètes maudits (1884; erweiterte Fassung 1888). 

In: Oeuvres complètes (Sämtliche Werke), Bd. 4, S. 3 – 84. Paris 1904: 

Vanier (Messein). 

[2] Vgl. Rother Baron: Aufstand gegen das Leben. Stéphane Mallarmés 

hermetischer Symbolismus. Literaturplanet, Neufassung Juni 2022 

(PDF). 

[3] Jean Moréas: Le symbolisme. Un manifeste littéraire (1886). Mit 

deutscher Übersetzung, Editionsbericht und Literaturhinweisen 

veröffentlicht in der von Rudolf Brandmeyer zusammengestellten 

Quellensammlung der Universität Duisburg-Essen; vgl. voriges Ka-

pitel: Die Welt hinter dem Nebel der Erscheinungen. 

[4] Ausführliches Essay zu Charles Baudelaire: Charles Baudelaires 

Fleurs du mal ("Blumen des Bösen"). Ein Überblick mit neu übersetz-

ten Gedichten; rotherbaron.com, 9. April 2019. 

[5] Auf Baudelairesong.org werden über 1.600 Vertonungen von 

Gedichten Baudelaires aufgelistet. Einzelne Gedichte sind an die 70 

Mal musikalisch interpretiert worden. Ein Überblick zu den insge-

samt fast ebenso vielen Vertonungen von Gedichten Paul Verlaines 

findet sich auf paul-verlaine.pagesperso-orange.fr (Paul Verlaine en 

musique: sortiert nach Komponisten), auf mediamus.blogspot com 

(Paul Verlaine: poètes en musique) sowie auf fr.wikipédia.org (Mise 

en musique des poèmes de Paul Verlaine). Auf letzterem Portal  gibt 

es auch eine weitere Liste mit Vertonungen von Werken Charles 

Baudelaires: Mise en musique des poèmes de Charles Baudelaire.  

 

Bilder: 

 

1. Watanabe Shōtei (1851 – 1918): Möwen über den Wellen (Wikimedia 

commons; Ausschnitt) 

2. Félix Nadar (1820 – 1910): Foto von Charles Baudelaire (1855; 

Wikimedia commons) 

https://fr.wikisource.org/wiki/Les_Po%C3%A8tes_maudits
https://literaturplanetonline.com/2022/06/11/aufstand-gegen-das-leben-revolt-against-life/
https://www.uni-due.de/lyriktheorie/texte/1886_moreas.html
https://rotherbaron.com/2019/04/09/charles-baudelaires-fleurs-du-mal-blumen-des-boesen/
https://rotherbaron.com/2019/04/09/charles-baudelaires-fleurs-du-mal-blumen-des-boesen/
https://www.baudelairesong.org/
https://paul-verlaine.pagesperso-orange.fr/paul-verlaine/pages/musique.htm
https://paul-verlaine.pagesperso-orange.fr/paul-verlaine/pages/musique.htm
https://mediamus.blogspot.com/2011/06/
https://fr.wikipedia.org/wiki/Mise_en_musique_des_po%C3%A8mes_de_Paul_Verlaine
https://fr.wikipedia.org/wiki/Mise_en_musique_des_po%C3%A8mes_de_Paul_Verlaine
https://fr.wikipedia.org/wiki/Mise_en_musique_des_po%C3%A8mes_de_Charles_Baudelaire


56 
 

Verklärte Vergangenheit, heillose Gegenwart. 

Romantischer Weltschmerz bei Paul Verlaine 
 

Mit dem Titel seines Gedichts Nevermore spielt Verlaine auf 

Edgar Allan Poes Gedicht The Raven an. Damit knüpfen die 

Verse auch an das romantische Weltempfinden an. 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Frédéric-Auguste Cazals (1865 – 1941): Paul Verlaine und seine Frau 

Mathilde Mauté (Wikimedia commons) 

  



57 
 

Nevermore 

 

Ach, Erinn'rung, was malst du ihr Bild? Die Litanein 

des Herbstes erstickten der Drossel Gesang, 

die Sonne stach in schalem Überschwang 

in den Goldstaub des Laubs, den die Winde zerschrein. 

 

Wohl seh' ich ihn noch, unsern einsamen Gang, 

sanft flatterten Haare und Träume im Wind. 

Ach, wie sie plötzlich mich ansah und fragte, ein Kind: 

"Was war dein schönster Tag?" wie mit himmlischem Klang, 

 

mit der Stimme aus Gold, wie nur Engel sie zeugen. 

Und als Antwort ein Lächeln, ein scheues Verbeugen, 

ein Kuss wie ein Hauch auf die marmorne Hand. 

 

Ach, wie durchdringt, wie beseelt es die Luft, 

das erste "Ja", und trägt von den Lippen den Duft 

trunkener Blumen durch das verzauberte Land. 

 

Paul Verlaine: Nevermore 

aus: Poèmes saturniens (1866) 

Oeuvres complètes, Bd. 1, S. 11. Paris 1902: Vanier 

 

  

https://fr.wikisource.org/wiki/Po%C3%A8mes_saturniens_(1902)/Nevermore_(1)


58 
 

Anspielung auf Edgar Allan Poes Gedicht The Raven 

 

Nevermore – mit dem Titel seines 

Gedichts spielt Paul Verlaine 

natürlich auf Edgar Allan Poes 

berühmte Ballade von dem Raben 

an, der zu nächtlicher Stunde 

einen den Tod seiner Geliebten 

betrauernden Mann heimsucht 

[1]. 

Mit seinem erbarmungslos ge-

krächzten "Nimmermehr" macht 

der Rabe dem Trauernden nicht 

nur klar, dass dieser seine Ge-

liebte weder wiedersehen noch jemals vergessen werde. Auch 

eine Wiedervereinigung ihrer beider Seelen nach dem Tod des 

Unglücklichen schließt er aus. 

Gleichzeitig lässt der Rabe auch erkennen, dass er den Trau-

ernden "nimmermehr" verlassen werde. So wird er selbst zu 

einem Vogel "Nimmermehr", der Inkarnation einer ausweglo-

sen, ein Leben lang andauernden Trauer. Damit weist seine 

Erscheinung über den konkreten Einzelfall hinaus und wird 

allgemein zu einer Allegorie der rettungslos zum Tode verur-

teilten menschlichen Existenz. 

  



59 
 

Biographische Bezüge des Gedichts 

Auf der biographischen Ebene lässt sich Verlaines Gedicht wohl 

am ehesten auf die Cousine des Dichters, Élisa, beziehen. 

Verlaines Hoffnungen, diese zu heiraten, zerschlugen sich, als 

Élisa 1861 eine Hochzeit mit einem wohlhabenden Industriellen 

einging. 

Andererseits eröffnete genau diese "gute Partie" seiner Cou-

sine die Möglichkeit, Verlaine bei der Veröffentlichung seines 

ersten Gedichtbands zu unterstützen – eben jener Poémes sa-

turniens, unter denen sich auch Nevermore befindet. Als Élisa 

1867 am Kindbettfieber starb, stürzte dies Verlaine in eine tiefe 

Krise. 

Parallelen zum romantischen Weltempfinden 

Wichtiger als die biographischen Hintergründe ist allerdings die 

Tatsache, dass Verlaine mit dem Gedicht an das romantische 

Weltempfinden anknüpft. Zwar kreist das Gedicht um den 

Zauber des ersten Liebesglücks. Der entscheidende Punkt ist 

jedoch, dass dieses in unerreichbarer Ferne liegt: in einer 

nostalgisch verklärten Vergangenheit. Eben dies ist auch ein 

zentraler Aspekte des romantischen Weltempfindens.  

Seinen vielleicht bekanntesten Ausdruck hat dieser romanti-

sche Weltschmerz in dem Gedicht Des Fremdlings Abendlied 

von Georg Philipp Schmidt von Lübeck gefunden. In der Liedfas-

sung von Franz Schubert (mit dem Titel Der Wanderer) lautet 

der abschließende Vers: "Dort, wo du nicht bist, dort ist das 

Glück!" [2] 



60 
 

 

 

 

 

 

 

 

Dies ist auch die Grundstimmung in dem ebenfalls von Franz 

Schubert vertonten Gedichtzyklus Wilhelm Müllers, Die Win-

terreise. Dessen emotionale Spannung ergibt sich daraus, dass 

er um die beiden Pole von frostig-erstarrter Gegenwart einer-

seits und von Liebesglück erfüllter Vergangenheit andererseits 

kreist. Gleichzeitig ist das Unterwegssein im ungastlichen Win-

ter auch ein Bild für die existenzielle "Unbehaustsein" des 

Menschen.  

Der romantische Weltschmerz beruht demnach auf einem Ge-

fühl wehmütiger Sehnsucht, die sich der grundsätzlichen Uner-

reichbarkeit ihres Ziels bewusst ist. Denn das konkret wahrge-

nommene Ziel der Sehnsucht – in diesem Fall das verlorene 

Liebesglück – ist stets nur ein Bild für die Utopie einer unzer-

störbaren Harmonie, die mit dem menschlichen Leben unver-

einbar ist. 

Der Kern des Weltschmerzes ist damit auch hier – wie in Poes 

Ballade The Raven, auf das Verlaine mit dem Titel seines Ge-

dichts anspielt – die Trauer um das von Geburt an zum Tode 

verurteilte Leben. 



61 
 

Nachweise 

 

[1] Edgar Allan Poe: The Raven; aus: Ders.: The Raven and Other Poems 

by Edgar Allan Poe. New York 1845: Wiley and Putnam. 

[2] Das ursprünglich fünf Strophen umfassende Gedicht wurde zuerst 

1808 veröffentlicht. Erste Vertonungen stammen von Carl Friedrich 

Zelter und Friedrich Kuhlau, wobei jeweils auch der Text partiell 

verändert wurde. 1813 überarbeitete der Dichter sein Werk und 

ergänzte es um drei Strophen. 

Franz Schuberts Vertonung des Gedichts stammt aus dem Jahr 1816 

und wurde 1821 veröffentlicht. Der Komponist stützte sich dabei auf 

eine weitere, erneut fünfstrophige Druckfassung und nahm 

abermals Veränderungen am Text vor. Aufgrund der Popularität des 

Liedes ist die darin benutzte Textfassung heute die bekannteste. 

Die verschiedenen Fassungen von Gedicht- und Liedtext finden sich 

mit Angaben zur Entstehungs- und Editionsgeschichte sowie einer 

Liedfassung von Peter Schöne (Gesang) und Boris Cepeda (Klavier) 

in: Schöne, Peter: Der Wanderer – Dritte Fassung. D 489 - Opus 4 / 

1; schubertlied.de.  

 [3] Wilhelm Müller: Die Winterreise. In: Sieben und siebzig Gedichte 

aus den hinterlassenen Papieren eines reisenden Waldhornisten, 

Band 2, S. 75 – 108. Dessau 1824: Heckmann. Franz Schuberts Ver-

tonung des Gedichtzyklus datiert aus dem Jahr 1827. Sie kann u.a. 

in der kongenialen Umsetzung durch Alfred Brendel (Klavier) und 

Dietrich Fischer-Dieskau (Gesang) im Internet angehört werden: Die 

Winterreise. Berlin 1979: Sender Freies Berlin. 

Bilder: 

1. Edouard Manet (1832 – 1883): Der Rabe; drittes Bild aus einer 

fünfteiligen Serie mit Illustrationen zu Edgar Allan Poes Gedicht The 

Raven (Wikimedia commons) 

2. Caspar David Friedrich (1774 – 1840): Winterlandschaft; Staatliches 

Museum Schwerin (Wikimedia commons) 

https://www.poetryfoundation.org/poems/48860/the-raven
https://www.schubertlied.de/de/die-lieder/der-wanderer-d489
https://de.wikisource.org/wiki/Die_Winterreise_(M%C3%BCller)
https://www.youtube.com/watch?v=l0Rry-ahcHM
https://www.youtube.com/watch?v=l0Rry-ahcHM


62 
 

Die Landschaft als Spiegel der Seele. 

Verlaines seelenvolle Naturbilder 

 

Verlaine hat zahlreiche naturlyrische Gedichte verfasst. Die 

Naturbeschreibungen dienen ihm dabei auch als Spiegel seiner 

inneren Landschaften. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Iwan Fjodorowitsch Schultze (Ivan Fedorovich Choultsé, 1874 – 1939): 

Winterlicher Sonnenuntergang; Wikimedia commons 

  



63 
 

Dans l'interminable ennui de la plaine … 

 

Weithin dehnt sich das Land 

in haltlosem Leid, 

indessen des Schnees kristallenes Kleid 

unbestimmt leuchtet wie Sand. 

 

Den kupfernen Himmel umfängt 

still das Gewand der Nacht, 

in dem sich der Mond auflebend verfängt, 

von Wehmut umwacht. 

 

Wie Wolkengewänder grau 

flattern die Eichen im Wind, 

der um den Wald so jammervoll rinnt 

wie um eine sterbende Frau. 

 

Den kupfernen Himmel umfängt 

still das Gewand der Nacht, 

in dem sich der Mond auflebend verfängt, 

von Wehmut umwacht. 

 

Krähe, wie schwer tönt dein Ruf! 

Und ihr, ihr Wölfe so dünn, 

spürt in der Stürme jagendem Huf 

schon ihr des Eises richtenden Sinn? 

 

Weithin dehnt sich das Land 

in haltlosem Leid, 



64 
 

indessen des Schnees kristallenes Kleid 

unbestimmt leuchtet wie Sand. 

 

Paul Verlaine: Dans l'interminable ennui de la plaine ... 

aus: Romances sans paroles (1874) 

Oeuvres complètes, Bd. 1, S. 163 f. Paris 1902: Vanier. 

Vertonung von Hélène Triomphe und Marc Robine  

aus: Poètes et Chansons: Paul Velraine (2006) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Adolf Kaufmann (1848 – 1916): Sonnenuntergang in Winterlandschaft 

(Wikimedia commons) 

  

https://fr.wikisource.org/wiki/Romances_sans_paroles_(1902)/%C2%AB_Dans_l%E2%80%99interminable_%C2%BB
https://www.youtube.com/watch?v=OXoCTUTmzUc


65 
 

Der Blick in den Spiegel der Landschaft 

Verlaines Gedicht lässt sich zunächst schlicht als Beschreibung 

einer winterlichen Landschaft lesen: Es ist Nacht, offenbar 

herrscht ein recht stürmischer Wind, der die Wolken in kurzen 

Abständen vor den Mond und wieder von ihm weg bläst. Dieser 

ist anscheinend gerade erst aufgegangen und lässt den Schnee 

kupferrot leuchten.  

Die im Dunkeln nur schemenhaft zu erkennenden Bäume 

werden ebenfalls vom Wind durchgeschüttelt. Hier und da sind 

die Laute von Tieren zu hören. 

Dies alles lässt sich aus dem Gedicht herauslesen. Entscheidend 

ist jedoch nicht die Landschaftsbeschreibung an sich, sondern 

die Funktion, die sie als Spiegel der inneren Gestimmtheit des 

lyrischen Ichs erhält. Die klagenden Rufe der Tiere, der sich im 

Aufgehen schon wieder entziehende Mond – all das verweist 

auf den Gemütszustand desjenigen, aus dessen Perspektive das 

Geschehen beschrieben wird. 

Grenzenlose Landschaft, grenzenloser "Ennui" 

Der Kern dieses Gemütszustands wird gleich zu Beginn des 

Gedichts benannt. Die scheinbar grenzenlose Ebene, auf die der 

Blick fällt, wird mit dem ebenso grenzenlosen "ennui" des 

lyrischen Ichs in einem beides umfassenden Bild zusammen-

gebunden. 

Wie für die Lyrik Charles Baudelaires ist "ennui" auch für Ver-

laines Gedichte ein Schlüsselbegriff [1]. In seiner assoziativen 

Verknüpfung von Lebensüberdruss, Schwermut und unbe-



66 
 

stimmter Sehnsucht verweist er auf den charakteristischen 

Gemütszustand des Dichters in der Moderne, der in der 

Zweckrationalität der industrialisierten Welt keinen Platz mehr 

hat. 

Der Dichter im inneren Exil 

Eine ähnliche Empfindung spricht aus dem Gedicht, das in dem 

Band Romances sans paroles den oben zitierten Versen voran-

gestellt ist. Ausgehend von einer Frau, die ihm das Herz ge-

stohlen habe, fragt sich das lyrische Ich hier, wie es möglich sein 

könne, "präsent und exiliert zugleich zu sein, / hier und 

gleichzeitig weit weg zu sein" [2]. Eben dieses Gefühl, sich wie 

in einem inneren Exil durch die Welt zu bewegen, ist charakte-

ristisch für Verlaines Weltempfinden. 

Auch das in den Romances sans paroles auf die eingangs wie-

dergegebenen Verse folgende Gedicht thematisiert das Gefühl 

einer existenziellen Verlorenheit, einer zum Scheitern verur-

teilten Lebensreise. Gleichzeitig führt es noch deutlicher Ver-

laines dichterische Praxis vor Augen, die Landschaft als Spiegel 

der Seele zu beschreiben:  

"Die Turteltauben weben ihre wehen 

Lieder im Geweih der Bäume, 

deren abendrote Träume 

im Nebel über dem Fluss verwehen. 

Ach, Reisender, das bleiche Land 

spiegelt dir dein eigenes Geschick. 

All dein Hoffen, all dein Glück 

ist gekentert an des Lebens Strand." [3] 



67 
 

Nachweise 

 

[1] Baudelaire veranschaulicht die besondere Bedeutung des Ennui für 

sein Werk in dem Gedicht Au lecteur (An den Leser), das er seinem 

1857 erschienenen Gedichtband Les Fleurs du Mal (Die Blumen des 

Bösen) vorangestellt hat. Darin werden zunächst alle möglichen 

Laster, Sünden, Irrwege und Ausschweifungen aufgezählt, ehe zum 

Schluss der "Ennui" (im Original groß geschrieben!) als das gräss-

lichste Ungeheuer, dem der Mensch verfallen könne, beschrieben 

wird:  

"Unter all den finst'ren Ungeheuern, 

die kreischen und heulen, knurren und kreuchen 

im Laster-Zoo der Menschen, 

ist eins besonders hässlich und gemein! 

Es schreckt dich nicht mit wildem Fuchteln oder Schreien – 

und würde in ein Trümmerfeld 

doch allzu gern die Welt verwandeln, 

in einem großen Gähnen sie verschlingen. 

Dies Ungeheuer ist: der Ennui! 

Im Auge eine stumme Träne, 

träumt er, an einer Wasserpfeife kauend, 

vom Todesfunkeln der Schafotte." 

(Charles Baudelaire: Au lecteur; aus: Les Fleurs du Mal, S. 5 – 7. Paris 

1857: Poulet-Malassis et de Broise). 

[2] Paul Verlaine: Ô triste, triste était mon âme … aus: Romances sans 

paroles (1874); Oeuvres complètes, Bd. 1, S. 161 f. Paris 1902: Va-

nier. 

 [3] Paul Verlaine: L'ombre des arbres dans la rivière embrumée … 

(Mai/Juni 1872) ; aus: Romances sans paroles (1874). Oeuvres 

complètes, Bd. 1, S. 165. Paris 1902: Vanier. 

 

  

https://fr.wikisource.org/wiki/Les_Fleurs_du_mal/1857/Au_lecteur
https://fr.wikisource.org/wiki/Romances_sans_paroles_(1902)/%C2%AB_%C3%94_triste,_triste_%C3%A9tait_mon_%C3%A2me_%C2%BB
https://fr.wikisource.org/wiki/Romances_sans_paroles_(1902)/%C2%AB_L%E2%80%99ombre_des_arbres_dans_la_rivi%C3%A8re_embrum%C3%A9e_%C2%BB


68 
 

Sehnsucht nach göttlichem Segen. 

Religiosität in der Lyrik Paul Verlaines 
 

In Verlaines Gedichtband Sagesse (Weisheit) spiegelt sich die 

Hinwendung des Dichters zum Glauben wider. Allerdings 

scheint es ihm dabei mehr um den Trost einer allgemeinen 

Religiosität als um christliche Überzeugungen gegangen zu sein. 

 

 

 

Vincent van Gogh (1853 – 1890): Der alte Kirchturm [von Nuenen] in den 

Feldern (1884); Wikimedia commons 

  



69 
 

L'échelonnement des haies … 

 

Endlos kräuselt das Meer der Hecken 

dem Horizont entgegen sich, umlacht 

von eines glänzenden Nebels Pracht, 

darin sich die Beeren blinzelnd verstecken. 

 

Leichthin über das zärtliche Grün 

verstreut sind Bäume und Mühlen, 

und Fohlen springen und spielen 

trunken zwischen dem sorglosen Blühn. 

 

Schmeichelnd webt des Sonntags Welle 

Träume in das Gespinst aus Schafen 

und Wolkentupfern im wärmenden Hafen 

aus Wiesen an des Himmels Schwelle. 

 

Und über Feld und summender Au, 

brandend wie knisternde Locken, 

löst sich aus segnenden Glocken 

die Woge ins milchige Blau. 

 
L'échelonnement des haies ... 

aus: Sagesse (1880) 

Oeuvres complètes, Bd. 1, S. 281. Paris 1902: Vanier. 

Vertonung von Claude Debussy (1862 – 1918); aus: Trois Mélodies de 

Verlaine (1891); Gérard Souzay (Gesang) und Dalton Baldwin (Klavier) 

  

https://fr.wikisource.org/wiki/Sagesse_(1902)/%C2%AB_L%E2%80%99%C3%A9chelonnement_des_haies_%C2%BB
https://www.youtube.com/watch?v=8Gk8SUFtR-Q


70 
 

Göttliche Harmonie  

 

Während des Gefängnisaufenthalts, zu dem Verlaine wegen 

der tätlichen Angriffe auf seinen Freund Rimbaud verurteilt 

worden war, suchte er Trost im christlichen Glauben. Angeregt 

und ermutigt wurde er hierzu durch intensive Gespräche mit 

dem Gefängnispfarrer.  

Andeutungen von Verlaines Religiosität finden sich auch in den 

oben wiedergegebenen Versen. In Verbindung mit dem am 

Schluss des Gedichts erwähnten himmlischen Glockengeläut 

erhält die evozierte sonntägliche Harmonie eine trans-

zendentale Qualität. 

Die friedvolle Sonntagsstimmung vermittelt so eine Ahnung 

von der allumfassenden göttlichen Harmonie. Dies spiegelt sich 

in dem Gedicht auch darin wider, dass die "Welle" der Hecken 

in den Himmel mündet, irdisches und überirdisches Meer also 

unmittelbar miteinander verbunden sind. 

 

Religiosität in Verlaines Gedichtband Sagesse 

 

Nun sind die Hinweise auf den christlichen Glauben in dem 

Gedicht allerdings eher andeutender Natur. Wenn man nicht 

weiß, dass viele der in dem Band Sagesse (Weisheit) versam-

melten Gedichte Verlaines Hinwendung zum christlichen 

Glauben widerspiegeln, wird man die Verse wohl nicht unbe-

dingt mit diesem in Verbindung bringen. 

Dies ist bei einigen Gedichten aus dem Band Sagesse anders. So 

enthält dieser etwa eine Absage an die irdische Liebe, an deren 



71 
 

Stelle die alleinige Liebe zur "Mutter Maria" treten solle [1]. 

Daneben findet sich darin auch ein längeres Zwiegespräch einer 

verirrten Seele mit Gott, das in der Inbrunst des Glau-

bensstrebens an Dostojewski erinnert. 

Der Titel dieses dichterischen Zwiegesprächs enthält dabei zu-

gleich einen Hinweis auf die Motivation für Verlaines Hinwen-

dung zum Glauben: "Mon Dieu m'a dit: Il faut m'aimer" (Mein 

Gott hat mir gesagt: Mein Sohn, man muss mich lieben; 2). Eben 

die Empfindung dieses Zwangs zur Liebe stellt die Wahr-

haftigkeit des Glaubens, den Verlaine in manchen Gedichten 

aus Sagesse zelebriert, in Frage. 

Gott erscheint aus dieser Perspektive wie ein Wiedergänger 

von Verlaines früh verstorbenem Vater. Den Gehorsam, den er 

diesem oft verweigert hat, verspricht er nun dem Vater im 

Himmel. Die Hinwendung zum Glauben wäre demnach der 

Versuch, sich den Normen und Geboten der Gesellschaft wie 

durch einen vor Gott bezeugten Treueschwur unterzuordnen. 

 

Verlaines "unchristlicher" Werdegang nach seiner Haftent-

lassung 

 

Verlaines Werdegang im Anschluss an seinen Gefängnisauf-

enthalt legt nahe, dass diese religiös ummäntelte Unterwer-

fungsgeste eher eine temporäre Auswirkung der Haftbedin-

gungen war als das Resultat eines echten inneren Wandels.  

So hat er sich unmittelbar nach seiner Haftentlassung wieder 

mit Rimbaud getroffen, wobei es erneut zu einer tätlichen 

Auseinandersetzung gekommen ist. Und statt seine Liebe allein 



72 
 

der "Mutter Maria" zuzuwenden, hat er sich während einer 

kurzzeitigen Tätigkeit als Lehrer in einen Schüler verliebt, was 

ihn seine Stelle gekostet hat. Auch Alkoholexzessen hat er sich 

erneut hingegeben und ist im Rausch auf seine Mutter 

losgegangen. 

Weil seine Mutter daraufhin nicht Verlaine, sondern dessen 

Sohn aus seiner früh gescheiterten Ehe als Erben einsetzte, 

landete Verlaine nach deren Tod buchstäblich auf der Straße. 

Er musste in Armenasylen übernachten und war darauf ange-

wiesen, dass Freunde ihm ab und zu ein wenig Geld zusteckten. 

Als er in den 1890er Jahren allmählich mehr Anerkennung als 

Dichter erlangte und aus Vorträgen und Preisen auch ein 

bescheidenes Einkommen erzielte, konnte das seinen frühen 

Tod im Januar 1896 nicht mehr verhindern. 

 

Zwischen Sublimierung und rauschhafter Überwindung der 

Verzweiflung 

 

Fragt man vor diesem Hintergrund nach der Bedeutung des 

Glaubens für Verlaine, so muss die Antwort wohl lauten: Die 

Frage ist falsch gestellt. Es ging Verlaine weniger um den 

Glauben als um die Religiosität, also nicht um christliche Über-

zeugungen, sondern um den inneren Frieden, den eine tief 

empfundene Religiosität vermitteln kann. 

Die Religiosität war für Verlaine dabei allerdings nur ein Heil-

mittel unter anderen gegen seine innere Zerrissenheit. Ein 

weiteres war die Welt der Dichtung, in der er mit der beson-

deren Musikalität seiner Verse eine Harmonie erschuf, die er 



73 
 

der Disharmonie seines alltäglichen Leben entgegenstellen 

konnte. Hinzu kam der Freundschaftsbund mit Rimbaud. 

Daneben flüchtete Verlaine aber auch immer wieder in den 

Rausch, wenn sich seine verwundete Seele anders nicht be-

sänftigen ließ – sei es in den Liebesrausch mit Prostituierten, sei 

es in den Alkoholrausch. Er schwankte also gewissermaßen 

zwischen einer bloßen Betäubung des Leidens an seiner Exis-

tenz und dessen Sublimierung. Dass er für Letztere während 

seiner Haftzeit auf den christlichen Glauben zurückgriff, war 

wohl schlicht den Umständen geschuldet. 

 

Nachweise 

 

[1] Paul Verlaine: Je ne veux plus aimer que 

ma mère Marie; aus: Sagesse (1880); 

Oeuvres complètes, Bd. 1, S. 247 f. Paris 

1902: Vanier. 

[2] Paul Verlaine: Mon Dieu m'a dit: Il faut 

m'aimer; aus: Sagesse (1880); Oeuvres 

complètes, Bd. 1, S. 251 – 258. Paris 1902: 

Vanier. 

 

 
 

 

Henry Bainbridge McCarter: Illustration zu ei-

nem Band mit Gedichten von Paul Verlaine 

(S. 81). New York 1906: Duffield & Co. 

  

https://fr.wikisource.org/wiki/Sagesse_(1902)/%C2%AB_Je_ne_veux_plus_aimer_que_ma_m%C3%A8re_Marie_%C2%BB
https://fr.wikisource.org/wiki/Sagesse_(1902)/%C2%AB_Je_ne_veux_plus_aimer_que_ma_m%C3%A8re_Marie_%C2%BB
https://fr.wikisource.org/wiki/Mon_Dieu_m%E2%80%99a_dit
https://fr.wikisource.org/wiki/Mon_Dieu_m%E2%80%99a_dit


74 
 

Ein Träumer im Labyrinth des Lebens. 

Verlaines Adaption der Pierrot-Gestalt 
 

Verlaines Gedicht Pierrot knüpft an die im 19. Jahrhundert 

erfolgte pantomimische Weiterentwicklung der Gestalt an. Die 

Sprachlosigkeit des Pierrot dient dabei als Chiffre für die "un-

aussprechlichen" Abgründe der menschlichen Existenz. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Arsène Trouvé: Jean-Gaspard Deburau (1796 – 1846) als Pierrot (1832) 

Paris, Musée Carnavalet (Wikimedia commons) 

  



75 
 

Pierrot 

 

Nur das Gespenst des Träumers, der von hohen Seilen 

lachte einst in schreckensbleiche Gesichter, 

sucht heute uns heim. Freudlos sieht man die Lichter 

sein mondfahles Antlitz umeilen. 

 

In den gnadenlos ihn umzüngelnden Blitzen 

bläht wie ein Leichentuch schon der Wind sein Kleid. 

Sein Mund, ein Abgrund, heult lautlos im Leid, 

als würden die Würmer schon ihm die Haut zerritzen. 

 

Dem Vogelschwarm gleich, der die Nacht durchschwirrt, 

sind seine Ärmel hilflos verwirrt 

zu Zeichen, die unverstanden verhallen. 

 

Und durch die Löcher der Augen wühlt sich das Licht 

wie Schlangen, indessen unter der Schminke Schicht 

die blutleeren Lippen im Todeskampf lallen. 

 

Paul Verlaine: Pierrot 

aus: Jadis et naguère (Einst und Jüngst, 1884) 

Oeuvres complètes, Bd. 1, S. 300. Paris 1902: Vanier 

  

https://fr.wikisource.org/wiki/Jadis_et_nagu%C3%A8re_(1902)/Pierrot


76 
 

Der Pierrot der Commedia dell'arte 

 

Die Gestalt des Pierrot entstammt ursprünglich der Commedia 

dell'arte. Darin war der Pierrot ein Gegenspieler des Arlecchino, 

der sich im Lauf der Zeit zu einem volkstümlichen Schelm 

entwickelt hatte. Als solcher setzt er seinen Anspruch auf ein 

glückliches Leben mit schalkhaften Mitteln durch, die gerne 

auch mal die moralischen Normen kreativ umdeuten. 

Der Pierrot widersetzt sich diesem in seinen Augen unsozialen 

Verhalten, indem er dem Arlecchino Steine in den Weg legt und 

ihn beständig belehrt. Als Figur, die sich in ihrer moralischen 

Überlegenheit sonnt, durch eben diese Selbstgerechtigkeit 

aber die Sinnhaftigkeit starrer Normen fragwürdig erscheinen 

lässt, lebt der Pierrot auch heute noch in der Zirkuswelt fort. Er 

ist dort in der Figur des Weißclowns aufgegangen, der seinen 

Mitspieler, den Dummen August, zu erziehen versucht – 

natürlich vergeblich. 

 

Weiterentwicklung der Figur durch Jean-Gaspard Deburau 

 

Der Pierrot, wie wir ihn heute kennen, verdankt sich ironi-

scherweise einem bürokratischen Willkürakt. Das Pariser 

Théâtre des Fumnambules (Theater der Seiltänzer), wo die Fi-

gur in ihrer heutigen Form entwickelt wurde, besaß keine be-

hördliche Erlaubnis für sprachliche Darbietungen. Es musste 

sich daher auf akrobatische und andere nonverbale Vorfüh-

rungen beschränken. 



77 
 

So kam 1816 auch Philippe Germain Deburau an das Theater. 

Er war mit seiner Familie 1811 aus Böhmen nach Paris ausge-

wandert und trat im Théâtre des Fumnambules als Seiltänzer 

auf. 

Deburaus Sohn, der 1796 geborene Jean-Gaspard Deburau, 

kam auf die Idee, das Sprachverbot für die Vorstellungen durch 

pantomimische Darstellungen zu umgehen. Dafür griff er auf 

die Gestalt des Pierrot zurück, die er seinen Bedürfnissen 

entsprechend umwandelte. 

 

Aussehen und Charakter von Deburaus Pierrot 

 

Auf der äußeren Ebene sind die 

entscheidenden Änderungen, die 

Deburau an der Figur vornahm, 

das weiß geschminkte Gesicht, 

das lange weiße Gewand und die 

bauschigen Ärmel. All diese Ele-

mente dienen dazu, Mimik und 

Gestik stärker zur Geltung zu 

bringen. Die Gesichtszüge zeich-

nen sich in einem weiß ge-

schminkten Gesicht – zumal mit 

rot geschminkten Lippen – stärker 

ab, ein bauschiges Gewand 

erlaubt es, das Schattenspiel gezielter für den nonverbalen 

Ausdruck einzusetzen. 



78 
 

Der Charakter von Deburaus Pierrot hat ebenfalls kaum noch 

etwas mit seinem Vorgänger in der Commedia dell'arte zu tun. 

Der Pierrot ist nun kein moralinsaurer Besserwisser mehr, 

sondern ein meist unglücklich verliebter Träumer. Aus seinen 

untauglichen Versuchen, seine Träume in die Realität umzu-

setzen, ergeben sich gleichzeitig tragische und komische Ef-

fekte. 

Als tragikomische, aufgrund seiner Beheimatung in einer 

Traumwelt notwendig zum Scheitern verurteilte Gestalt ist 

Deburaus – später von seinem Sohn Jean-Charles weiterent-

wickelte – Pierrot-Figur zwar noch immer ein Gegenbild zum 

Arlecchino. Der Kontrast ergibt sich nun aber nicht mehr aus 

dem Anspruch des Pierrot auf moralische Überlegenheit. Er 

beruht vielmehr auf dem Gegensatz zwischen der unbeküm-

mert-schalkhaften Durchsetzung des kleinen Glücks durch den 

Arlecchino und dem träumerisch-tragischen Beharren auf dem 

ganzen, unteilbaren Glück durch den Pierrot. 

 

Die Tragikomik des Sprachlosen: Paul Verlaines Pierrot  

 

Paul Verlaine knüpft in seinem Pierrot-Gedicht erkennbar an 

die von Deburau entwickelte Figur an. So greift er etwa die 

bauschigen Ärmel des Pierrot-Gewands und die dick aufgetra-

gene weiße Schminke auf. Dabei verleiht er der Figur allerdings 

eine Bedeutung, die sie teilweise aus ihrem ursprünglichen 

Kontext löst. 

Die für die Pierrot-Gestalt charakteristische Tragikomik deutet 

Verlaine um in eine existenzielle Tragik, wie sie dem menschli-



79 
 

chen Leben allgemein zugrunde liegt. Dies bezieht sich zum 

einen auf den Gegensatz von lebendiger Hülle und den To-

deswürmern, die den Körper darunter ein Leben lang zersetzen. 

Zum anderen betrifft die existenzielle Tragik bei Verlaine aber 

auch die Ebene des sprachlichen Ausdrucks. 

Die Eigenart der Pantomime, keine eindeutigen Mitteilungen 

machen zu können, wird von Verlaine im Sinne der Unmög-

lichkeit interpretiert, die Tragik des Lebens bzw. das Leiden 

daran angemessen in Worte zu fassen. Die Tragikomik des 

Pierrot basiert damit hier auf einer tragischen Fehldeutung 

seiner Gesten durch das Publikum – das lacht, wo die Figur auf 

der Bühne die Menschen im Saal mit der Wahrheit ihrer eige-

nen tragischen Existenz konfrontiert. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Koloriertes Foto von Paul Verlaine, um 1870 (Wikimedia commons) 

Pierrot-Bild: Jean Pezous (1815 – 1885): Portrait des Pantomimen [Jean-

]Charles Deburau;  Paris, Musée Carnavalet (Wikimedia commons) 


